

# BICTHING FEOCOPIN

РЕЛИГІОЗНО-ФИЛОСОФСКО-НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛЪ.

# Satyât Nâsti Paro Dharmah

(Нътъ религіи выше истины).

7 декабря.

**№** 12.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

1911



#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1912 Г. НА

#### Религіозно-философско-научный журналъ

# "ВЪСТНИКЪ ТЕОСОФІИ".

\_\_\_\_\_ (ПЯТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ). \_\_\_\_\_

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА:

- 1) статьи какъ оригинальныя, такъ и переводныя по теософіи, по сравнительному изученію религій, оккультизму, изслѣдованію психическихъ силъ, скрытыхъ въ природѣ и въ человѣкѣ, по психологіи и др. отраслямъ знанія;
- 2) свъдънія о теософическомъ движеніи въ Россіи и за границей и о другихъ родственныхъ духовныхъ и общественныхъ движеніяхъ;
- 3) біографіи выдающихся представителей теософическаго міросозерцанія и общественныхъ д'вятелей;
- 4) художественно-литературный отдълъ, какъ отражение въ искусствъ теософическаго міросозерцанія;
- 5) отзывы о книгахъ, поступающихъ въ Редакцію журнала по вопросамъ теософіи, психологіи и др.;
  - 6) справочный отдель, вопросы и ответы на вопросы подписчиковъ.

Журналъ выходитъ 7-го числа каждаго мъсяца, книжками въ форматъ in 8° не менъе пяти печатныхъ пистовъ каждая, подъ редакціей А. А. Каменской, при участіи Анни Безантъ, доктора Рудольфа Штейнера. Alba, П. Н. Батюшкова, Н. К. Боянуса, Н. Броницкой, А. Ф. Вельцъ, Вендъ, А. В., В. Д. Гарднера, А. С. Гралевской, А. Дана, Н. Гернетъ, М. Каменской, Е. М. Кузмина, Н. Лихачевой, И. Мандцарли, Е. Писаревой (Е. П.), В. Пушкиной, М. Станюковичъ, Д. Страндена, Н. А. Трофименко, Б. Ф., А. В. Унковской, П. Успенскаго, М. П., Н. Эрасси и др. Въ теченіе двухъ пътнихъ мъсяцевъ (іюнь и іюль) журналъ не выходитъ.

Въ теченіе года предполагается помѣстить нижеслѣдующія крупныя статьи: "Основы этики" А. Безантъ, "Теософія и современныя теченія въ наукѣ и соціологіи" доктора Р. Штейнера, "Веданта Сара", пер. съ санскритскаго И. Мандцарли. "Ясновидѣніе", Ч. Ледбитера, переводы изъ сочиненій А. Синетта, Г. Олькотта, Д. Мида, статьи по сравнительному изученію религіи (оригинальныя и переводныя) и рядъ оригинальныхъ статей сотрудниковъ Редакціи по вопросамъ искусства, педагогики, философіи и др. отдѣламъ.

Цѣна 6 руб. въ годъ съ доставной и пересылкой въ предѣлахъ Россійской Имперіи. Допускается разсрочка: за  $^{1/2}$  года—3 р. 50 к., за 3 мѣсяца—2 р. 20 к. Отдѣльный №—75 к. За перемѣну адреса городского на городской—20 к., городского на иногородній и обратно иногородняго на городской—50 к. Цѣна за границу 10 руб. Разсрочка за границу не допускается.

Подписка для иногороднихъ только черезъ Контору Редакціи.

Городская подписка принимается въ Конторъ Редакціи (СПБ, Ивановская, 22) ежедневно, кромъ субботъ и праздничныхъ дней, отъ 2—4 час. дня и по воскресеньямъ отъ 11-12 час. дня, а также во всъхъ большихъ книжныхъ магазинахъ. Годовая подписка въ разсрочку безъ повышенія цъны допускается только до 1 января 1911 г.

По дъламъ Редакціи издательница принимаетъ лично по средамъ отъ 4—5 часовъ пня.

# Отъ Редакціи журнала "Въстникъ Теософіи".

По независящимъ отъ Редакціи обстоятельствамъ изданіе "Тайной Доктрины" Е. П. Блаватской **откладывается**. Лица, подписавшіяся на "Тайную Доктрину" и желающія немедленно получить подписныя деньги, благоволять сообщить Редакціи свои точные адреса.

Въ виду недостатка краткихъ популярныхъ руководствъ по основнымъ вопросамъ Теософіи, намѣченъ къ изданію рядъ брошюръ, излагающихъ въ сжатой, общедоступной формѣ основныя положенія Теософіи. Въ настоящее время вышли изъ печати двѣ первыя брошюры: № 1. "Человѣкъ и его видимый и невидимый составъ" и № 2. "Законъ причинъ и послѣдствій" (Карма). Слѣдующія брошюры выйдутъ въ ближайшемъ времени.

Статьи, присылаемыя для напечатанія въ "Вѣстникѣ Теософіи", подлежатъ, въ случаѣ надобности, сокращеніямъ и исправленіямъ. Рукописи должны быть написаны четко и на одной сторонѣ листа. Рукописи, не востребованныя въ теченіе трехмѣсячнаго срока, уничтожаются.

Во избѣжаніе недоразумѣній съ доставкою журнала, Редакція проситъ гг. подписчиковъ заблаговременно сообщать ей о перемѣнѣ ихъ адресовъ.

Заявленія о неполученіи очередного № должны быть дѣлаемы не позже полученія слѣдующей книжки журнала, такъ какъ жалобы, заявляемыя по истеченіи этого срока, экспедиція городского почтамта оставляеть безъ разсмотрѣнія.

"Въстникъ Теософіи" за 1909 и 1910 года имъется для продажи въ ограниченномъ количествъ экземпляровъ. **Цъна** съ пересылкой по **7** рублей за каждый годъ.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА

НА КНИГУ:

# "АВТОБІОГРАФІЯ"

**—** Анни Безантъ, **—** 

съ портретомъ. Переводъ А. Каменской. (Alba).

Содержаніе: Дѣтство и юность А. Безантъ. — Воспитаніе ея. —Бракъ и тяжелыя разочарованія. —Буря сомнѣній и страстное исканіе. — Общество свободомыслящихъ и атеизмъ. —За общественной работой. —Борьба за свободу слова. —У. Брэдлау и его борьба въ Парламентѣ. —Проблема зла и рѣшеніе ея въ свѣтѣ соціализма. —Новыя исканія. — Задачи новой психологіи и Теософія. — Черезъ бурю къ миру.

Цѣна по подпискѣ 1 руб. 20 к., по выходѣ въ свѣтъ цѣна будетъ повышена.

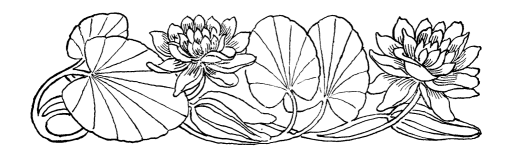
## СОДЕРЖАНІЕ

#### декабрьской книжки "Въстника Теософіи".

|     |                                                    | CTI | PAH.      |
|-----|----------------------------------------------------|-----|-----------|
| 1.  | Международный конгрессъ Расъ, Alba                 |     | 1         |
| 2.  | Сила мысли, А. Безантъ (продолженіе), пер. Н. Т.   |     | 10        |
| 3.  | О человъческой ауръ, д-ра Р. Штейнера (окончаніе), | ,   |           |
|     | пер. Е. П                                          |     | 19        |
| 4.  | Эзотеризмъ религій, П. Батюшковъ,                  |     | 23        |
| 5.  | Стихотвореніе * *                                  |     | 28        |
| 6.  | Волшебная ткань (сказка для дътей), пер. Е. П      |     | 29        |
| 7.  | Введеніе въ философію религій, лекція А. Мейера,   | ,   |           |
|     | сост. Н. Т                                         |     | <b>35</b> |
| 8.  | Локсъ, Рождественскій разсказъ, пер. Е. П          |     | 45        |
| 9.  | Обозръніе теософической литературы, В. Пушкина .   |     | <b>55</b> |
| 10. | Хроника теософическаго движенія, Alba              |     | 61        |
| 11. | Хроника жизни, Н. Т                                |     | 63        |
|     | Изъ газетъ и журналовъ                             |     |           |
| 13. | Письма къ читателямъ, Другъ читателя               |     | 82        |
| 14. | Письмо изъ Адіара, М. Каменская                    |     | 89        |
|     | Среди древнихъ храмовъ, Н. Гернетъ                 |     |           |
|     | Отзывы о книгахъ, А1ba                             |     |           |

#### SOMMAIRE DU № DECEMBRE 1911.

|     |                                                                | F   | Pages.     |
|-----|----------------------------------------------------------------|-----|------------|
| 1.  | Le congrès international des races, Alba                       |     | . 1        |
| 2.  | Le pouvoir de la pensée, A. Besant, trad. N. T                 |     | . 10       |
| 3.  | L'aura humaine, R. Steiner, trad. E. P                         |     | . 19       |
| 4.  | L'esotérisme des religions, P. Batiouchkoff                    |     | . 23       |
| 5.  | Poésie ***                                                     |     | 28         |
| 6.  | L'étofe féérique, conte de Noël, trad. de l'anglais, par. E.   | P.  | 29         |
| 7.  | Introduction à l'étude des religions, conférences de A. Me y e | e r | 35         |
| 8.  | Conte de Noël, trad. de l'anglais, par, E. P                   |     | . 45       |
| 9.  | Revue de la littérature théosophique, V. Pouchkine             |     | 55         |
| 10. | Chronique du mouvement, Alba                                   |     | 61         |
| 11. | Chronique de la vie, N. T                                      |     | 63         |
| 12. | Revue des revues, N. T                                         |     | <b>7</b> 4 |
|     | Lettre aux lecteurs, par, l'Ami du lecteur                     |     |            |
|     | Lettre d'Adiar, M. K                                           |     |            |
|     | Au milieu des temples antiques, N. de Gernet                   |     |            |
| 16. | Notes bibliographiques, Alba                                   |     | 103        |



# Международный конгрессъ Расъ,

"Peuples... formez une Sainte alliance Et donnez—vous la main"!

Beranger.

Лондонскій залъ Royal Institute при лондонскомъ университетъ представлялъ чрезвычайно интересное зрълище въ концъ іюля настоящаго года (26—29 іюля). Этотъ залъ былъ предоставленъ лондонскимъ университетомъ безплатно международному конгрессу расъ, на который со всъхъ концовъ свъта съъхалось болѣе 2.000 человѣкъ \*. На эстрадъ собрались представители почти всѣхъ Европейскихъ странъ, Америки и многихъ другихъ странъ Азіи, Африки и Австраліи. Прислалъ своихъ представителей Афганистанъ, Аргентина, Бразилія, Чили, Китай, Коста-Рика, республика Санъ-Доминго, Египетъ, Индія, Японія, Мексика, Персія, Перу; изъ европейскихъ странъ интересно отмътитъ Болгарію, Сербію, Турцію и Румынію, не говоря о болѣе крупныхъ государствахъ. Отъ Россіи было также послано нѣсколько работъ и присутствовало нѣсколько русскихъ.

Никогда не приходилось видѣть такого пестраго и оживленнаго собранія. Негры, Китайцы, Японцы, Индусы, Малайцы, смѣшались съ европейскими народами и, что было особенно интересно, это присутствіе незначительнаго числа женщинъ, принадлежащихъ къ желтой, черной и малайской расѣ. Большинство было въ европейскихъ костюмахъ, но многіе представители восточныхъ народовъ были въ чалмахъ и это придавало чрезвычайно живописный видъ собранію. Надъ эстрадой возвышалась большая картина, изображавшая дружескую встрѣчу двухъ матерей—Востока и Запада. Онѣ поддерживаютъ земной шаръ, указывая свободной

<sup>\* 1.200 &</sup>quot;активныхъ" и 1.000 "пассивныхъ" членовъ конгресса.

рукой на восходящую надъ нимъ звъзду. Подъ картиной надпись: Concordia. Залъ былъ декорированъ очень просто, и не было сдълано никакихъ особыхъ внъшнихъ приготовленій для пріема гостей, но въ немъ царила атмосфера необыкновеннаго дружелюбія и сердечной привътливости. Видно было, что всъ радуются присутствію представителей столь далекихъ странъ и народовъ. Предсъдателемъ конгресса былъ избранъ лордъ Уирдэль. Въ помощь ему было выбрано 20 товарищей предсъдателя, изъ кото-

рыхъ надо отмътить премьеръ-министра Англіи, лондонскаго лордърыхъ надо отмътить премьеръ-министра Англіи, лондонскаго лордъмера, архіепископа Іоркскаго и цѣлый рядъ профессоровъ, среди которыхъ блистаетъ нѣсколько знаменитыхъ именъ. Были представлены 50 странъ, участвовали 35 президентовъ парламента, большинство членовъ постояннаго третейскаго суда, делегаты Гагенскаго съѣзда мира, двѣнадцатъ британскихъ губернаторовъ, восемь премьеровъ, сорокъ епископовъ и 130 профессоровъ международнаго права, не считая профессоровъ другихъ наукъ.

Вообще университеты всего міра блистали своими делегатами и было интересно видѣть среди приватъ-доцентовъ и докторовъ разныхъ наукъ и степеней, представителей желтой, малайской и

даже черной расы.

Дѣль конгресса была опредѣлена такъ: "Обсужденіе въ свѣтѣ науки и современнаго сознанія взаимоотношенія народовъ Запада и Востока, такъ называемыхъ, бѣлыхъ и, такъ называемыхъ, цвѣтныхъ народовъ, чтобы вызвать болѣе полное взаимопониманіе, болѣе дружескія чувства и самое сердечное сотрудничество".

Конгрессъ, такимъ образомъ, поставилъ себѣ научную и

гуманитарную цѣль, но строго воздерживался отъ какихъ бы то ни было политическихъ вопросовъ или партійныхъ программъ. ни было политическихъ вопросовъ или партійныхъ программъ. Всѣ вопросы ставились на самую широкую всечеловѣческую почву. Въ своей маленькой статьѣ, которую предсѣдатель конгресса предпослалъ изданію работъ международнаго съѣзда, онъ указываетъ на важность этого перваго всемірнаго конгресса Расъ, который долженъ быть дорогъ сердцу всѣмъ, кто мечтаетъ о мирѣ и о благѣ народовъ, ибо объективное изученіе исторіи показываетъ, что въ основѣ всѣхъ недоразумѣній, которыя послужили поводомъ къ распрямъ и военнымъ дѣйствіямъ, обыкновенно лежала расовая антипатія. Это наблюденіе вѣрно не только по отношенію къ далекимъ странамъ другихъ настей свѣта но м по отношенію къ далекимъ странамъ другихъ частей свъта, но и въ наше время и даже по отношенію къ самой Европы. Несомнънно, по мъръ того какъ цивилизація двигается впередъ, западный міръ долженъ непремънно все болье и болье признавать передъ міромъ свою этическую отвътственность и передъ совъстью его должны встать новыя проблемы, въ особенности теперь, когда замъчается такое удивительное пробуждение народнаго самосознанія на другомъ полушаріи. Было время, когда западный міръ смотрълъ на Востокъ лишь какъ на выгодный рынокъ и широкое поле для торговаго соперничества и для жадной, жестокой эксплоатаціи; дальше народы разсматривались какъ нъчто мертвое, недостойное болъе глубокаго вниманія. Но въ настоящее время мы видимъ, какъ одинъ за другимъ просыпаются народы Востока, мы узнаемъ духовныя и интеллектуальныя сокровища ихъ древнихъ цивилизацій, о которыхъ до сихъ поръ не имъли настоящаго понятія и передъ величіемъ которыхъ не можемъ не преклониться, и мы чувствуемъ, что приближается время когда расовые предразсудки падутъ и когда, такъ называемыя, бълыя и, такъ называемыя, цвътныя расы встрътятся какъ истинные люди и братья. Лордъ Уирдель спрашиваетъ, готовы ли мы для этихъ важныхъ перемънъ въ жизни міра и понимаемъ ли мы все ихъ значеніе. Для всесторонняго освъщенія этого вопроса и собрался первый всемірный конгрессъ Расъ.

Здъсь надо сказать нъсколько словъ объ организаціи самого конгресса, которая была очень тщательно задумана и которая готовилась нъсколько лътъ. Иниціаторомъ его былъ Феликсъ Адлеръ, профессоръ при Нью-Іоркскомъ университетъ, въ Америкъ \*. 5 лътъ тому назадъ ему удалось собрать небольшой кружокъ сочувствующихъ этому делу людей, составившійся изъ профессоровъ нъсколькихъ университетовъ. Этотъ кружокъ выработалъ планъ работы и разослалъ по всему міру, во всъ просвътительныя учрежденія вопросникъ, имъющій цълью обратить вниманіе на тѣ задачи, которыя конгрессъ ставилъ себѣ. Наиболѣе интересны вопросы этическаго характера. Такъ вопросъ 7-й говоритъ: "Не слъдовало ли бы, поскольку дъло касается интеллектуальныхъ и нравственныхъ способностей народовъ" говорить о цивилизаціяхъ, а не о расахъ. Вопросъ 8-й, а) "Не желательно ли изучать нравъ и цивилизаціи другихъ расъ, даже тѣхъ, которыя мы считаемъ низшими. и не послужитъ ли такое изученіе къ усовершенствованію нашихъ собственныхъ нравовъ и цивилизацій? (6) "Не слъдуетъ ли ввести уваженіе къ обычаямъ другихъ расъ, какъ правило поведенія для всѣхъ тѣхъ, кто приходитъ въ мимолетное или постоянное соприкосновение съ представителями

<sup>\*</sup> Онъ же предсъдатель международнаго союза этическихъ обществъ.

другихъ расъ?" Послъдній 10-й вопросъ, ставитъ задачу, найти пути дружескаго сближенія между Востокомъ и Западомъ и предлагаетъ съ этой цълью образованіе всемірнаго братскаго союза".

Работа конгресса была разбита на нѣсколько секцій: первая была посвящена общимъ вопросамъ, для опредѣленія, что такое раса, племя, народность, и для выясненія вопроса о равенствѣ расъ.

Южная секція носила характеръ научный: сюда вошли вопросы объ автономіи, о вліяніи внѣшней среды (географическія, экономическія и политическія условія), о языкѣ, нравахъ и обычаяхъ, а также и женскій вопросъ въ связи съ предыдущими. Третья секція касалась спеціальныхъ вопросовъ, не вошедшихъ въ другіе отдѣлы. Четвертая секція имѣла дѣло съ междурасовыми экономическими вопросами, а также съ работой объединяющихъ всемірныхъ просвѣтительныхъ учрежденій. Пятая секція касалась вопросовъ автономіи подчиненныхъ народовъ и международной этики. Шестая секція была посвящена положенію негровъ и краснокожихъ въ Америкѣ. Седьмая секція—международному праву и конгрессамъ мира. Послѣдняя, восьмая секція намѣтила практическіе пути для дружескаго сближенія расъ. Здѣсь говорилось о прессѣ, какъ орудіи мира. О международномъ языкѣ эксперанто, о космополитическихъ клубахъ, о всякихъ международныхъ организаціяхъ и о правильной постановкѣ этическихъ вопросовъ, касающихся расъ, въ школахъ, гдѣ обучается молодое поколѣніе.

Нъкоторые изъ участниковъ конгресса не могли лично присутствовать, но прислали интересные очерки или письма. Слъдуетъ отмътить задушевное письмо г. Леонъ Буржуа, говорящаго отъ своего имени и отъ имени Конст. д'Эстурнель, а также письмо современнаго вождя Беаизма Абдулъ-Бага-Аббасъ. Это письмо было прочитано и внесло особую ноту глубокой духовности и любви.

Передъ началомъ собранія было сыграно нѣсколько красивыхъ вещей на органѣ. Конгрессъ начался рѣчью предсѣдателя, лорда Уирделя, указавшаго на значеніе этого перваго всемірнаго конгресса расъ и горячо привѣтствовавшаго присутствующихъ. Затѣмъ съѣхавшіеся делегаты привѣтствовали \* конгресъ и предсѣдателя его. Среди говорившихъ нужно отмѣтить молодую китаянку, высказавшую горячую увѣренность, что идеалы будущаго

<sup>\*</sup> Ръчи произносились на всъхъ языкахъ, но главнымъ образомъ, на англійскомъ, французскомъ и нъмецкомъ.

въ рукахъ женщинъ, и рѣчь негра, представителя республики Либеріи, патетически просившаго, чтобы было признано и за маленькими государствами и народами "право жить". Всѣ ораторы выражали надежду, что I конгрессъ расъ положитъ начало новой эры и новыхъ отношеній между Западомъ и Востокомъ.

Послѣ перерыва начались пренія по докладамъ и вопросамъ \*. Пренія велись чрезвычайно оживленно, члены говорили горячо и и непринужденно. Въ ръчахъ многихъ ораторовъ звучала патетическая нота скорбныхъ думъ и многихъ пережитыхъ страданій. За исключеніемъ одной ръчи (нъмецкаго профессора Лутчана), внесшей ръзкій диссонансъ проповъдью насилія и милитаризма, все, что было сказано на этомъ удивительномъ конгрессъ, дышало любовью и горячимъ сочувствіемъ къ иде всемірнаго братства человъчества. Потрясающе подъйствовала ръчь англійскаго путешественника, разсказавшаго о своихъ впечатлъніяхъ въ Африкъ, гдъ торговые тракты усъяны человъческими костями жертвъ европейскаго честолюбія и корысти. "Когда, послѣ этихъ страшныхъ впечатлѣній, говорилъ ораторъ, я въѣзжалъ въ деревню и меня привътливо обступали кръпкіе черные люди, предлагавшіе мнъ кровъ и объдъ, я чувствовалъ глубокій стыдъ за бълую расу, я чувствовалъ себя дикаремъ среди этихъ кроткихъ черныхъ людей"...

Глубоко взволновали также аудиторію рѣчи (3) А. Безантъ, президента Теософическаго Общества, выступившей въ защиту Индіи и протестовавшей противъ эксплоатаціи и насилія.

Чрезвычайно интересенъ былъ докладъ представителя Китая, доктора наукъ Ву Тингъ-Фанъ, сообщившаго объ учрежденіи въ Китаѣ международнаго института знанія, кафедры котораго доступны ученымъ всего міра при условіи, что они будутъ говорить въ духѣ братства и терпимости.

Ежедневно, послѣ собраній, члены конгресса приглашались на какой нибудь раутъ, чаепитіе или ужинъ. Дважды въ честь пріѣхавшихъ конгрессистовъ былъ устроенъ концертъ. Графиня Варвикъ принимала членовъ конгресса въ своемъ замкѣ. Лордъ Уирдэль пригласилъ делегатовъ на прощальный ужинъ.

Въ одной изъ залъ Royal Institute была устроена этнографическая выставка съ портретами главныхъ представителей конгресса и съ богатой коллекціей типовъ всевозможныхъ народностей.

<sup>\*</sup> Было предложено считать доклады прочитанными, такъ какъ за 3 дня до конгресса книга присланныхъ докладовъ была разослана всъмъ членамъ конгресса; это великолъпно изданная книга имъетъ 500 страницъ и представляетъ собою богатъйшій матеріалъ.

Передъ закрытіемъ съѣзда было рѣшено созывать періодически конгрессы Расъ каждые 4 года, выбирая поочередно одну изъ частей свѣта для мѣста созыва. Первое предложеніе было сдѣлано отъ имени Гавайской республики, единодушно вотировавшей въ пользу созыва конгресса Расъ въ Гонолулу \*.

### Письмо Абдупа-Геха Первому Всемірному конгрессу Расъ.

Когда, путешествуя по міру, мы замѣчаемъ въ какой либо странѣ благоденствіе, мы приписываемъ его существованію любви и содружества между жителями. Если, напротивъ, все кажется подавленнымъ и обѣднѣвшимъ, мы можемъ быть увѣрены, что это есть слѣдствіе вражды и отсутствія единенія между обитателями страны.

Несмотря на то, что подобное состояніе вещей очевидно для проъзжающаго путника, какъ часто сами люди продолжають оставаться въ снъ нерадивости или заниматься спорами и раздорами и даже готовы убивать своихъ собратьевъ.

Разсмотрите вдумчиво въчное соединеніе и разъединеніе феноменальной вселенной.... Объединеніе и осмысленное сочетаніе есть причина жизни. Разъединеніе частицъ приноситъ убыль, слабость, разсъченіе и разрушеніе.

Посмотрите на разновидности цвътовъ въ саду. Они какъ бы возвышаютъ красоту одинъ другого. Когда въ человъческомъ царствъ являются различія въ цвътъ, идеяхъ и характеръ, и когда они находятся подъ контролемъ силы единства, они также выказываютъ присущую имъ красоту и совершенство.

Первоначально соперничество между различными расами человъчества обусловливалось борьбой дикихъ звърей за существованіе. Эта борьба не нужна болье, нътъ! взаимная зависимость и кооперація считаются способствующими высочайшему благосостоянію націй. Продолжающаяся и теперь борьба вызывается предразсудками и ханженствомъ.

Въ настоящее время ничто кромѣ силы Божественнаго Слова, которое заключаетъ въ себѣ Реальность всѣхъ вещей, не можетъ привлечь умы, сердца и души міра подъ тѣнь небеснаго Духа Единства.

<sup>\*</sup> Пока вопросъ остался открытымъ.

Свътъ Слова свътитъ теперь повсюду. Расы и націи, съ ихъ различными върованіями, подпадаютъ подъ вліяніе Слова Единства въ любви и въ миръ.

Благословенный Беха-Улла сравниваетъ существующій міръ съ деревомъ, людей съ его плодами, цвѣтами и листами. Всѣ должны быть свѣжи и сильны, причемъ достиженіе ими красоты и соразмѣрности зависитъ отъ любви и единенія, съ которымъ они поддерживаютъ другъ друга и ищутъ Жизни вѣчной. Друзья Бога должны стать въ этомъ мірѣ вѣстниками этого милосердія и любви. Они не должны останавливаться на недостаткахъ другихъ. Непрестанно должны они думать о томъ, какъ они могутъ приносить пользу другимъ, проявлять служеніе и сотрудничество. Такимъ образомъ должны они смотрѣть на каждаго чужестранца, отстраняя предразсудки и суевѣрія, могущія мѣшать дружественнымъ отношеніямъ.

Въ настоящее время благороднъйшимъ является тотъ, кто осыпаетъ своего врага перлами великодушія, кто является свътомъ маяка для лишенныхъ руководства и угнетенныхъ. Это повельніе Беха-Уллы.

О дорогіе друзья! Міръ подобенъ полю брани и его расы чужды однъ другимъ. Мракъ различія окружаетъ ихъ и свътъ благости тускнъетъ. Основы общества разрушены и знамена жизни и радости опрокинуты. Вожди народовъ какъ бы тщеславятся пролитіемъ крови. Дружба, прямота и върность презираются...

Призывъ Беха-Уллы, это призывъ къ третейскому суду, къ миру, къ любви, къ лойяльности. Его знамя развивается уже пятьдесятъ лѣтъ, призывая всѣхъ безъ различія расы и вѣро-исповѣданія.

О вы, друзья Бога! Признайте этотъ чистый свътъ; научите людей, находящихся въ невъдъніи, воспъвать мелодіи Царства Божія, пока мертвое тъло человъчества не оживится новою жизнью. Руководите народомъ Божіимъ. Внушите ему подражать жизни святыхъ, ранъе отошедшихъ. Будьте благи въ дъйствительности, не по внъшности только. Будьте отцами для сиротъ лъкарствомъ для больныхъ, сокровищемъ для бъдныхъ, защитою для несчастныхъ.

Гдѣ пребываетъ любовь, тамъ свѣтъ! Гдѣ пребываетъ вражда, тамъ мракъ!

О друзья Бога! Боритесь, чтобы разсѣять мракъ и раскрыть скрытое значеніе вещей, пока ихъ Реальность не станетъ ясной и установленной въ глазахъ всѣхъ.

\* \*

Этотъ конгрессъ есть одно изъ величайшихъ явленій. Англія навѣки прославилась тѣмъ, что устроила его въ своей столицѣ. Легко принять истину, но трудно быть стойкимъ въ ней, ибо испытанія многочисленны и тяжки. Хорошо извѣстно, что Британцы тверды и не легко уклоняются въ сторону, не имѣя ни намѣренія начинать что-либо на одну минуту, ни готовности покидать что-либо изъ-за пустяковъ. Поистинѣ, въ каждомъ предпріятіи они выказываютъ стойкость.

О народы! Сдълайте такъ, чтобы это не осталось словами, но стало дъломъ. Нъкоторые конгрессы только усиливаютъ различія. Пусть у васъ не будетъ такъ! Пусть ваши усилія клонятся къ нахожденію гармоніи! Пусть Братство почувствуется и будетъ видимо среди васъ! пронесите его живительную силу по всему міру. Я буду молиться о томъ, чтобы этотъ конгрессъ принесъ великіе плоды!

#### О резолюціяхъ.

Въ заключеніе надо упомянуть о резолюціяхъ, единодушно принятыхъ конгрессомъ.

- 1. Ръшено благодарить Предсъдателя конгресса и всъхъ содъйствовавшихъ успъшному ходу работъ.
- 2. Избрать международный комитеть изъ 15 членовъ для организаціи слъдующаго конгресса. Комитету предоставлено право увеличить число членовъ своихъ до 100.
- 3. Рѣшено созывать черезъ каждые 4 года конгрессъ расъ, который будетъ отнынѣ именоваться "Вселенскимъ конгрессомъ" (World conference). Они будутъ имѣть мѣсто поочередно во всѣхъ пяти частяхъ свѣта. Цѣль его опредѣляется вполнѣ формулировкой I конгресса. (Создать дружеское сближеніе и взаимопониманіе между Востокомъ Западомъ).
- 4. Рѣшено послать резолюціи конгресса ІІІ конгрессу мира въ Гаагѣ, всѣмъ правительствамъ, министрамъ колоній и народнаго образованія, а также представителямъ крупныхъ общественныхъ, религіозныхъ и этическихъ движеній. Согласно этимъ резолюціямъ необходимо принять:
- а) Что установленіе гармоничныхъ отношеній между народами есть существенное условіе для прекращенія войнъ, распространенія третейскаго суда.

- b) Что взаимныя отношенія между людьми разныхъ расъ должны быть полны въжливаго вниманія и уваженія.
- с) Что желательно сочувственное изученіе обычаевъ и цивилизацій другихъ народовъ.
- d) Что важно выяснить, что различіе цивилизаціи не значить превосходство или ничтожество.
- е) Что необходимо выработать во всъхъ странахъ всеобщую систему воспитанія физическаго, умственнаго, нравственнаго.

Среди нъсколькихъ второстепенныхъ пунктовъ было также указаніе на необходимость отказаться отъ употребленія алкоголя, опія и другихъ возбудителей.

- 5. Ръшено создать по образцу китайскаго института международный институтъ для братскаго общенія всъхъ народовъ.
- 6. Рѣшено создать журналъ для сравнительнаго изученія цивилизацій.
- 7. Ръшено содъйствовать изученію эксперанто и принятію его въ программы учебныхъ заведеній.

По этому краткому перечню видно, какъ широко и серьезно поставилъ свои задачи I конгрессъ расъ. Мы не можемъ не видъть въ немъ знаменія времени и начала того всенароднаго объединенія, которое Теософическое Общество поставило на своемъ знамени. Вспоминается Беранже (La saìnte alliance des peuples).

"Pcuples, formez une sainte alliance, Et donnez-vous la main".

Alba.



Для насъ лучше, чтобы было различіе въ сужденіи, если мы оказываемъ милосердіе, но недостойно человъка ссорится, потому что мы различныхъ мнъній.

Духъ человъка есть свътильникъ Господа, зажженный Богомъ и освъщающій намъ путь къ Богу.

(Изреч. христіанскаго мистика "Beniamin Whitcole").



#### Сила мысли.

А. Безантъ.

(Продолжение \*).

#### Глава VI.

Ростъ мысли. Наблюденіе и его значеніе.

Первымъ условіемъ для надлежащаго мышленія является внимательное и точное наблюденіе. "Я", какъ Познающій, со вниманіемъ и точностью долженъ наблюдать "Не-Я", какъ скоро оно становится Познаваемымъ, и погружаться такимъ образомъ въ "Я". Вторымъ необходимымъ условіемъ являются воспріимчивость и устойчивость ментальнаго тъла, способность быстрой передачи впечатлъній и удерживанія ихъ, когда они уже произведены. Наравнъ со вниманіемъ и точностью наблюденій Познающаго и воспріимчивостью и устойчивостью его ментальнаго тела будеть и быстрота его развитія, т. е. скорость, съ которой его скрытыя способности сдълаются дъятельными силами. Если Познающій разсмотрълъ мысле-образъ неточно или если ментальное тъло, будучи неразвито, было невоспріимчиво ко всѣмъ вибраціямъ извнъ, кромъ самыхъ сильныхъ, и могло создать такимъ образомъ лишь несовершенное воспроизведеніе, то это значить, что ментальная матерія была использована неудовлетворительно и расплывчато. Сначала получается лишь общее очертаніе съ затертыми, а иногда и совершенно пропущенными деталями. По мъръ развитія нашихъ способностей и созиданія нашего ментальнаго тъла при помощи болъе тонкаго вещества, мы начинаемъ отъ того же самаго предмета получать гораздо болъе, чъмъ тогда, когда наше развитіе было менъе совершенно. Мы тогда находимъ въ предмет в гораздо больше деталей, чъмъ находили въ немъ раньше.

<sup>\*)</sup> См. "Въстникъ Теософіи" 1911 г. № 11, стр. 1.

Представимъ себъ двухъ людей среди поля во время яркаго заката солнца. Одинъ изъ нихъ простой крестьянинъ, котораго способности мало развиты и который, если это не касается его урожая, не имъетъ обыкновенія наблюдать за природой. Онъ смотритъ на небо только для того, чтобы предугадать, чего можно ожидать -- дождя или погоды, совершенно не интересуясь его видомъ, не имъющимъ прямого отношенія къ его существованію и занятію. Предположимъ, что второй наблюдатель талантливый художникъ, полный любви къ красотъ и привыкшій наблюдать и наслаждаться красками и оттънками ихъ. Физическое, астральное и ментальное тъла крестьянина-всъ-присутствуютъ при этомъ великолъпномъ закатъ и всъ вибраціи, происходящія отъ него, дъйствуютъ на проводники его сознанія; онъ видитъ различныя краски на небъ, замъчаетъ преобладаніе краснаго цвъта, что, согласно его прежнимъ наблюденіямъ, объщаетъ на завтра погоду, можетъ быть желательную, а можетъ быть и нътъ, для его урожая. Вотъ все, что онъ извлекаетъ изъ этого вида. Физическое, астральное и ментальное тъла художника воспринимаютъ ть же самыя вибраціи, -- но какъ различенъ результатъ. Тонкая матерія его тълъ воспроизводить милліонъ вибрацій слишкомъ быстрыхъ и тонкихъ, чтобы колебать грубую матерію крестьянина. Слъдовательно, картина заката солнца для художника будетъ очень отличаться отъ картины, полученной крестьяниномъ. Легкія тъни разныхъ цвътовъ, оттънки, переходящіе въ другія краски, прозрачный голубой и розовый цвъта, блъдно-зеленый, пронизанный золотистыми лучами и снопами царскаго пурпура, всъ эти краски живутъ, воспринимаются и чувствуются художникомъ со сладкимъ трепетнымъ наслажденіемъ. Пробуждаются самыя утонченныя чувства, любовь и восхищеніе переходять въ благоговъніе и восторгъ передъ самой возможностью существованія такой красоты. Идеи самаго возвышеннаго и вдохновеннаго характера рождаются по мъръ того, какъ измъняется ментальное тъло подъ дъйствіемъ вибрацій, происходящихъ отъ ментальнаго образа заката солнца. Въ обоихъ случаяхъ различіе образовъ произошло не отъ внъшнихъ причинъ, но въ силу различія внутренней воспріимчивости. Это различіе зависить не отъ внъшнихъ причинъ, а отъ внутренней способности воспріятія. Оно лежитъ не въ "Не-Я", а въ "Я" и его покровахъ. Согласно этимъ различіямъ получается и результатъ. Какъ онъ бѣденъ въ первомъ случать и какъ богать во второмъ! Здъсь мы видимъ съ поразительной силой значение развития Познающаго. Цълый міръ красоты можетъ окружать насъ, волны его вибрацій могутъ дѣйствовать на насъ со всѣхъ сторонъ, и все-таки онъ можетъ не существовать для насъ. Все, что содержится въ сознаніи Логоса нашей системы, имѣетъ вліяніе на насъ и наши тѣла. То количество, которое мы извлекаемъ изъ него, показываетъ ступень нашего развитія. То, что необходимо для нашего роста, не есть измѣненіе, совершающееся внѣ насъ, но измѣненіе, происходящее внутри насъ самихъ. Все намъ уже дано, мы только должны развить способность воспринимать.

Изъ сказаннаго вытекаетъ, что одинъ изъ элементовъ яснаго мышленія есть точное наблюденіе. Мы должны выработать его, начиная съ физическаго плана, на которомъ наши тъла приходятъ въ соприкосновеніе съ "Не-Я". Мы проходимъ ступени нашего развитія, постепенно поднимаясь съ нижняго плана, чтобы затъмъ перейти на высшій. На нижнемъ планъ мы впервые соприкасаемся съ внъшнимъ міромъ и отсюда вибраціи простираются и на высшій планъ—или во внутрь, пробуждая духовныя силы.

Итакъ, точное наблюденіе есть способность, которую нужно опредъленнымъ образомъ развивать. Большинство людей проходитъ міръ съ полузакрытыми глазами, и мы легко можемъ убъдиться въ этомъ, спросивъ, напримъръ, самихъ себя: "Что я замътилъ, когда проходилъ такую-то улицу?" Наблюденія многихъ будутъ равны почти что нулю, никакихъ ясныхъ образовъ у нихъ не получится. Нъкоторые замътять лишь нъсколько предметовъ; иные же замътятъ много. Разсказываютъ о Гудинъ (Houdin), что онъ пріучалъ своего сына, гуляя по улицамъ Лондона, замъчать предметы, находящіеся на окнахъ магазиновъ, мимо которыхъ они проходили, и достигъ того, что ребенокъ могъ, не останавливаясь и бросивъ лишь мимолетный взглядъ, перечислить товары на любомъ окнъ. Нормальное дитя, равно какъ и дикарь, наблюдательны по природъ, и соразмърно ихъ способности къ наблюденію измъряются и ихъ умственныя способности. Привычка къ ясному и быстрому наблюденію для средняго человъка лежитъ въ основъ его яснаго мышленія. Тъ, которые мыслятъ неясно, наблюдаютъ плохо. Исключеніемъ является человъкъ съ сильно развитымъ умомъ, находящійся на очень высокой ступени развитія; его мысленный взоръ обращенъ на внутренній міръ и потому онъ не замъчаетъ многихъ внъшнихъ явленій. Но у обыкновеннаго человъка такого извиненія нътъ. Часто на вопросъ о чемълибо видънномъ, разсъянный человъкъ отвъчаетъ: "Я думалъ о другомъ и потому не замътилъ". Съ этимъ отвътомъ можно

согласиться, но только если человъкъ думалъ о чемъ-нибудь серьезномъ; въ такомъ случаъ онъ дъйствительно имълъ право не быть особенно наблюдательнымъ, но если онъ лишь праздно мечталъ, предоставляя своей мысли носиться по произволу, то онъ лишь потерялъ свое время и потерялъ гораздо болѣе, чѣмъ если бы онъ направилъ свое вниманіе на внѣшній міръ.

Человъкъ, углубленный въ мысли, не замъчаетъ предметовъ, мимо которыхъ проходитъ и оставляетъ ихъ безъ вниманія, такъ какъ его взглядъ обращенъ на внутренній міръ, а не на внъшній. Возможно, что для него не стоитъ тратить время для упражненія своего ментальнаго тъла путемъ особыхъ наблюденій, потому что высоко развитой человъкъ и человъкъ менъе развитой—каждый нуждается въ особыхъ упражненіяхъ. Но изъ тѣхъ не наблюдающихъ внѣшній міръ людей сколько дѣйствительно "глубоко погружены въ мысли?" Все, что происходитъ въ умахъ большинства, это—лишь безцъльное устремленіе вниманія на малъйшій мысле-образъ, который случайно представится; такое времяпровожденіе подобно разсматриванію незанятою женщиной своего гардероба или ларца съ драгоцънностями. Это не есть собственно мышленіе, такъ какъ мышленіе значитъ, какъ мы уже опредълили раньше, установленіе соотношеній, прибавленіе чего-то не существовавшаго ранъе. При мышленіи вниманіе Познающаго сознательно направляется на мысле-образы и оно дъятельно занимается ими. Развитіе привычки къ наблюденію составляетъ часть воспитанія ума, и тъ, кто будетъ упражняться въ этомъ, увидятъ, что ихъ умъ сдълается болъе яснымъ, возрастетъ въ силъ, и что тогда будетъ легче направлять его на какой-нибудь намъченный предметъ, чъмъ это было раньше. Тогда способность къ наблюденію, разъ она окончательно установлена, будетъ дъйствовать автоматически, ментальное и другія тъла будутъ запечатлъвать образы, которыми при желаніи можно будетъ пользоваться и позже, не требуя уже особаго вниманія самого человъка. Въ такомъ случаъ совершенно не нужно будетъ, чтобы вниманіе человъка сознательно направлялось къ внъшнимъ предметамъ, чтобы воспринять и удержать впечатльнія отъ нихъ. Незначительный, но очень характерный случай произошелъ со мною лично во время путешествія по Америкъ. Однажды былъ поднятъ вопросъ о номеръ локомотива того поъзда, въ которомъ мы ъхали въ этотъ день. И немедленно номеръ представился мнъ въ моемъ умъ, но это не было ни въ коемъ случаъ явленіемъ ясновидънія, такъ какъ для этого нужно бы было прежде мысленно пройти за этимъ поъздомъ, чтобы увидъть номеръ паровоза. Безъ всякой сознательной дъятельности съ моей стороны, органы чувства и ума замътили и запечатлъли номеръ паровоза тогда, когда поъздъ входилъ на станцію, и когда этотъ номеръ необходимо было возстановить—мысленно предсталъ образъ входящаго поъзда съ номеромъ на локомотивъ. Способность къ наблюденію, разъ установленная, является одной изъ самыхъ полезныхъ, такъ какъ благодаря ей, предметы, проходящіе передъ нашими глазами и даже не привлекшіе наше вниманіе, могутъ быть воспроизведены, когда мы возстановимъ всъ впечатлънія, отраженныя самостоятельнымъ и автоматическимъ дъйствіемъ нашихъ тълъ: ментальнаго, астральнаго и физическаго.

Эта автоматическая дъятельность ментальнаго тъла совершенно отличается отъ дъятельности Дживы и происходитъ въ каждомъ изъ насъ въ гораздо большемъ размъръ, чъмъ можно было бы предположить. Установлено, что человъкъ въ состояніи гипноза разсказываетъ о рядъ мелкихъ явленій, которыя были имъ запечатлъны, не привлекая его особаго вниманія. Эти впечатлънія достигаютъ ментальнаго тъла при посредствъ мозга и одинаково запечатлъваются въ обоихъ. Многія впечатлънія достигаютъ такимъ образомъ ментальнаго тъла, не будучи достаточно глубокими, чтобы проникнуть въ сознаніе, не потому что не могутъ быть восприняты, а потому что въ нормальномъ состояніи оно не пробуждено въ достаточной мъръ для того, чтобы отмъчать впечатлънія, кромъ самыхъ глубокихъ. Въ гипнотическомъ трансъ, въ бреду, въ физическихъ сновидъніяхъ, когда Джива отсутствуеть, мозгь воспроизводить эти впечатльнія, которыя обыкновенно застилаются болъе сильными впечатлъніями, получаемыми и воспроизводимыми самой Дживой. Но если нашъ умъ привыкъ наблюдать и запечатлъвать въ памяти, тогда Джива можетъ по желанію пользоваться этими впечатлъніями.

Такимъ образомъ, если двое, напримѣръ, идутъ по улицѣ и одинъ изъ нихъ привыкъ наблюдать, а другой нѣтъ, то оба они получатъ извѣстное количество впечатлѣній, хотя оба могутъ воспринимать ихъ безсознательно; позже тотъ, кто привыкъ наблюдать, будетъ въ состояніи воспроизвести эти впечатлѣнія, а другой – нѣтъ. Такъ какъ въ этой способности къ наблюденію лежитъ корень яснаго мышленія, то тѣ, которые желаютъ развить свою мысль и быть въ состояніи управлять ею, должны развить въ себѣ привычку къ наблюденію и отказаться отъ удовольствія быть увлекаемыми празднымъ потокомъ воображенія.

#### Развитіе ментальныхъ способностей.

По мъръ накопленія образовъ, задача Познающаго усложняется, и подъ вліяніемъ его дъятельности выявляются, одна за другой, всъ способности, свойственныя его божественной природъ. Онъ перестаетъ признавать внъшній міръ только какъ совокупность предметовъ, приносящихъ ему страданіе или радость; онъ разсматриваетъ поочередно образы, представляющіе эти предметы; изучаетъ ихъ подъ ихъ различными видами, преобразуетъ совершенно ихъ и вновь разсматриваетъ. Такимъ же образомъ онъ начинаетъ приводить въ порядокъ и свои собственныя наблюденія. Если одинъ образъ вызываетъ за собой другой, онъ отмъчаетъ порядокъ ихъ слъдованія. И если за первымъ образомъ неоднократно слъдовалъ второй, то при появленіи перваго онъ начинаетъ ожидать и второй, такимъ образомъ соединяя ихъ. Это его первая попытка размышленія, зд'єсь происходить снова выявленіе присущей ему способности. Познающій разсуждаеть: "Такъ какъ А и Б всегда слъдовали одинъ за другимъ, то когда появляется А, слъдуетъ ожидать и появленія Б. Постоянно удостовъряясь въ правильности своего предвидънія, онъ связываетъ ихъ какъ "причину" и "слъдствіе". Но слишкомъ поспъшное установленіе такихъ соотношеній бываетъ причиной многихъ его раннихъ ошибокъ. Помъщая образы рядомъ, онъ наблюдаетъ, кромъ того, ихъ сходство и различіе, развиваетъ свою способность къ сравненію. Онъ выбираетъ тотъ или другой образъ. который доставилъ ему удовольствіе, и побуждаетъ свое тъло искать его во внъшнемъ міръ, развивая подобнымъ выборомъ и заключеніями свою способность къ сужденію. Онъ создаетъ въ себъ чувство мъры по отношенію къ сходству и къ различію (между образами), группируя предметы по ихъ видимому сходству и отдъляя ихъ отъ другихъ по отличающимъ ихъ различіямъ. При этомъ онъ тоже, — будучи введенъ въ заблужденіе поверхностнымъ сходствомъ, — дълаетъ много ошибокъ, исправляя ихъ послъдующими наблюденіями. Такимъ образомъ наблюденіе, различеніе, размышленіе, сравненіе и сужденіе развиваются одно за другимъ, и всъ эти способности возрастаютъ отъ упражненія. Итакъ, аспектъ "Я" въ качествъ Познающаго развивается постоянно повторяющимся дъйствіемъ и реагированіемъ "Я" на "Не-Я".

Для ускоренія эволюціи этихъ способностей, мы должны сознательно и съ заранѣе обдуманнымъ намѣреніемъ упражнять ихъ, пользуясь обстоятельствами ежедневной жизни, какъ удобными случаями для ихъ развитія. Какъ сила наблюденія можетъ развиться въ ежедневной жизни, такъ точно мы можемъ пріучить себя замѣчать въ окружающихъ насъ предметахъ черты сходства и отсутствіе таковыхъ, выводить извѣстныя заключенія, оцѣнивать ихъ значеніе по послѣдствіямъ, сравнивать ихъ и судить о нихъ и все это сознательно и съ заранѣе обдуманной цѣлью. Сила мысли быстро развивается посредствомъ этихъ обдуманныхъ и опредѣленныхъ упражненій; мысль начинаетъ сознательно подчиняться и начинаетъ ощущаться какъ ясно опредѣленная собственная сила.

#### Воспитаніе ума.

Воспитывать умъ въ извъстномъ направленіи значить упражнять его до нѣкоторой степени вообще, такъ какъ каждое заранѣе обдуманное упражненіе организуетъ мысле-вещество, изъ котораго состоитъ ментальное тѣло, и пробуждаетъ въ немъ въ то же время нѣкоторыя изъ способностей Познающаго. Развившуюся способность можно направить къ какой угодно цѣли и воспользоваться ею для каждой поставленной передъ собой задачей. Развитой умъ можетъ быть примѣненъ и къ совершенно чему-нибудь новому, онъ быстро овладѣетъ предметомъ и преодолѣетъ его, что для неразвитаго ума было бы недоступно. Въ этомъ—значеніе ментальнаго воспитанія. Но надо помнить, что воспитаніе ума состоитъ не въ загроможденіи его фактами, но въ выявленіи его скрытыхъ способностей. Умъ развивается не отъ переполненія его мыслями другихъ, но отъ упражненія собственныхъ способностей.

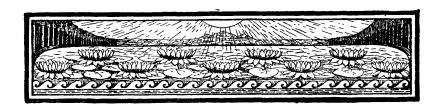
Говорятъ о Великихъ Учителяхъ, стоящихъ во главъ человъческой эволюціи, что Они знаютъ все, что существуетъ въ нашей солнечной системъ. Но это не значитъ, что все происходящее постоянно въ міръ представляется Ихъ Сознанію: Они развили въ Себъ настолько аспектъ познанія, что, когда Они направляютъ Свое вниманіе, Они тотчасъ же постигаютъ тотъ предметъ, на который оно направлено. Эта способность настолько важнъе скопленія въ умъ извъстнаго числа фактовъ, насколько важнъе, напримъръ, видъть всъ предметы собственными глазами, чъмъ, будучи слъпымъ, знать ихъ только по описаніямъ другихъ.

Развитіе ума не измѣряется количествомъ образовъ, которые онъ заключаетъ въ себѣ, а той степенью совершенства его способности познавать, той силою, съ которою онъ можетъ воспроизвести въ себѣ все, что бы ни было явлено передъ нимъ. Эта сила будетъ равно полезна, какъ въ этомъ, такъ и въ каждомъ другомъ мірѣ, и разъ она пріобрѣтена, она будетъ всегда нашей, гдѣ бы мы ни были.

#### Общеніе съ высшими, со старшими.

Работа воспитанія ума можетъ быть очень облегчена общеніемъ съ лицами болъе высоко развитыми, чъмъ мы сами. Мыслитель болъе сильный, чъмъ мы, можетъ помочь намъ существеннымъ образомъ, такъ какъ онъ высылаетъ вибраціи болѣе высокаго порядка, чъмъ тъ, которыя способны создать мы. Лежащій на землъ кусокъ жельза не можетъ самъ по себъ начать высылать вибраціи теплоты, но если бы этотъ же кусокъ положить около огня, то онъ можетъ отвътить на вибраціи теплоты, высылаемыя огнемъ, и вслъдствіе этого нагръется самъ. То же происходитъ и съ нами, когда мы приходимъ въ близкое соприкосновеніе съ сильнымъ мыслителемъ; его вибраціи начинаютъ дъйствовать на наше ментальное тъло и производятъ въ немъ соотвътственныя вибраціи. И на время мы чувствуемъ, что наши умственныя силы увеличились и что мы можемъ теперь схватить идеи, которыя раньше отъ насъ ускользали. Но когда мы остаемся опять одни, мы видимъ, что эти-же самыя идеи стали снова смути какъ будто расплывчатыми. Можно прослушать и умственно прослъдить докладъ, совершенно ясно понимая въ то время излагаемыя въ немъ идеи. И уйти удовлетвореннымъ, чувствуя, что сделалъ ценный вкладъ въ свои познанія. На следующее утро, желая подълиться съ товарищемъ пріобрътеннымъ наканунъ знаніемъ, человъкъ найдетъ къ своему глубокому огорченію, что не можетъ изложить идеи, которыя казались вчера такими ясными и понятными. Онъ нетерпъливо воскликнетъ: "Но я увъренъ, что я знаю это, я только не могу передать." Такое чувство получается отъ воспоминанія вибрацій, испытанныхъ и ментальнымъ тъломъ, и самимъ Дживой. Осталось сознаніе, что идеи были схвачены, ихъ формы созданы, и чувство, что разъ онъ были уже созданы, то воспроизведение ихъ должно бы быть легко. Но наканунъ были могучія вибраціи болъе сильнаго мыслителя, которыя и отлили формы, схваченныя нашимъ

ментальнымъ тъломъ; онъ создались внъшнимъ, а не внутреннимъ вліяніемъ. Чувство безсилія, испытываемое нами при попыткъ воспроизвести ихъ, означаетъ, что такое образование должно быть продълано нъсколько разъ, пока не явится сила, которая будетъ въ состояніи воспроизвести эти формы самостоятельными вибраціями. Познающій долженъ вибрировать такимъ высшимъ способомъ нъсколько разъ, чтобы быть въ состояніи воспроизвести эти вибраціи по своей волъ. Въ силу присущей ему природы Познающій можетъ развить въ себъ эту способность свободно. воспроизводить ихъ, если онъ неоднократно будетъ соприкасаться съ вибраціями высшаго порядка. Сила обоихъ Познающихъ одна и та же, только одинъ развилъ ее, а въ другомъ она находится въ скрытомъ состояніи. Эта сила выходитъ изъ своего скрытаго состоянія чрезъ соприкосновенія съ аналогичной ей уже дъйствующей силой, и такимъ образомъ болъе сильный ускоряетъ эволюцію болъе слабаго. Въ этомъ-то и заключается одно изъ цънныхъ свойствъ общенія съ лицами болье насъ самихъ развитыми. Мы выигрываемъ отъ общенія съ ними и ростемъ подъ ихъ стимулирующимъ насъ вліяніемъ. Изъ этого слѣдуетъ, что истинный учитель больше помогаетъ своимъ ученикамъ однимъ своимъ присутствіемъ, чъмъ обращенными къ нимъ словами. Самымъ дъйствительнымъ средствомъ для такого вліянія является непосредственное личное общеніе. А при невозможности такового или кромф него, можетъ быть много пріобрътено и чрезъ посредство книгъ, если онъ разумно подобраны. Читая книгу великаго писателя, мы должны попытаться на время настроить себя пассивно, такъ, чтобы получить насколько возможно больше ви-брацій—мыслей автора. Прочитавъ нѣсколько словъ, мы должны остановиться, взвъсить ихъ, постигнуть и прочувствовать ту идею, которую онъ выражаютъ въ частности, и уловить ихъ сокровенную связь. Наше вниманіе должно быть сосредоточено на томъ, чтобы проникнуть въ мысль писателя, которая скрывается за словами. Подобное чтеніе имъетъ воспитательное значеніе и ускоряетъ нашу ментальную эволюцію. Обыкновенно чтеніе служить намъ пріятнымъ времяпрепровожденіемъ, можетъ обогатить нашъ мозгъ цънными фактами и такимъ косвеннымъ образомъ быть намъ полезно. Чтеніе же, подобное вышеописанному, является двигателемъ нашей эволюціи и потому оно не должно быть упущено изъ виду тъми, которые стремятся развить себя, чтобы быть въ состояни помогать другимъ.



# О человъческой ауръ.

Д-ра Р. Штейнера.

(Окончаніе \*).

Есть въ человъкъ скрытое завъсой святилище, которое обозначается какъ *самосознаніе*. Кто это понимаетъ, тотъ знаетъ, что этимъ словомъ въ сущности выражается весь смыслъ человъческаго бытія. Самосознаніе есть способность познавать себя какъ "Я".

Безконечное значеніе заключаетъ въ себѣ слѣдующій фактъ, котя онъ и кажется простымъ: "Я" есть единственное слово, которое каждый можетъ сказать только себъ самому. Никто другой не можетъ сказать этого мнѣ, точно также и я не могу никому сказать этого слова. Каждое другое слово могутъ употреблять всѣ въ томъ же смыслѣ, въ какомъ употребляю его и я. То же, что дѣлаетъ человѣка самостоятельнымъ, отдѣльнымъ отъ всего остального, то, что позволяетъ ему оставаться съ однимъ собой, это онъ называетъ своимъ "Я".

Этому обстоятельству соотвътствуетъ совершенно опредъленное явленіе въ аурѣ человѣка: ни одинъ ясновидящій не увидитъ чего-либо на томъ мѣстѣ ауры, которое соотвѣтствуетъ человѣческому "Я". Сознаніе своего "Я" обозначается въ аурѣ темнымъ оваломъ, можно сказать—полной темнотой. Если-бы этотъ овалъ можно было разсматривать отдѣльно отъ всего другого, онъ казался бы чернаго цвѣта. Но этого нельзя, потому что онъ видимъ черезъ то, что мы назвали первой и второй аурой. Поэтому онъ является намъ голубымъ. "Я" совсѣмъ неразвитого человѣка выражается какъ маленькій голубой овалъ. Но онъ становится все больше по мѣрѣ развитія человѣка, и у средняго человѣка нашего времени онъ имѣетъ величину, равняющуюся приблизительно остальной аурѣ.

<sup>\*)</sup> См. "Въстникъ Теософіи" 1911 г., № 11, стр. 8.

Изнутри этого голубого овала возникаетъ особое излученіе. Всѣ другія части ауры отражаютъ извѣстнымъ образомъ лишь то, что проникаетъ въ человъка извиъ. Но упомянутое излученіе является выраженіемъ того, что самъ человъкъ дълаетъ изъ себя. Первая аура выражаетъ собою результатъ животнаго начала, дъйствующаго въ человъкъ, вторая аура—результатъ того, что человъкъ переживаетъ внутри себя благодаря впечатлъніямъ, идущимъ отъ внъшняго міра; третья есть выраженіе знанія, которое человъкъ пріобръль объ этомъ міръ. То же, что начинаетъ излучаться внутри темной ауры человъческаго "Я", это-результать работы человъка надъ самимъ собою. Способность къ такой работъ не можетъ дать ему никакой внъшній міръ, эта способность или сила должна появиться изъ другого источника. Она и притекаетъ къ нему изъ Духа. Насколько человъческое "Я" получаетъ отъ духа, настолько начинаетъ свътиться упомянутая аура. И въ противоположность всъмъ преходящимъ явленіямъ чувственнаго міра, духъ не проходитъ, а пребываетъ въчно. Все, что въ другихъ аурахъ измъняется, указываетъ на преходящія свойства человъка, то же, что свътится въ ауръ человъческаго "Я", есть выражение его впинаго Духа. Это и есть то пребывающее, что сохраняется въ каждомъ послъдующемъ воплощении человъка.

Третьимъ членомъ души мы назвали "сознающую душу". И внутри ея пробуждается наше "Я". А въ "Я" пробуждается въчный Духъ человъка. Какъ тъло и душа, такъ и духъ трехчлененъ. Высшая часть его и есть "духовный человъкъ", называемый въ теософической литературъ "Аtma". Какъ физическое тъло строится изъ веществъ и силъ внъшняго физическаго міра, такъ и духовный человъкъ строится изъ состава духовнаго міра. Онъ—часть послъдняго, также какъ физическое тъло есть часть физическаго міра. И такъ-же какъ физическое тъло, благодаря физической, жизненной силъ, превращается въ тълесное существо, такъ и духовный человъкъ, благодаря духовной жизненной силъ, становится "жизне-духомъ" \*), въ теософической литературъ "Виddhi".

Далъе, такъ-же какъ физическое тъло путемъ чувственныхъ воспріятій пріобрътаетъ познаніе чувственнаго міра, такъ духовный человъкъ, благодаря духовному воспріятію или интуцціи, познаетъ духовный міръ. Такимъ образомъ, чувственному воспріятію тълесной жизни соотвътствуетъ особое духовное воспріятіе въ этой высшей области. И какъ низшее самосознаніе или обо-

<sup>\*)</sup> Lebensgeist.

собленная жизнь начинается съ *ощущенія*, такъ и высшее начинается съ *интуцціи*. Эту духовную обособленную жизнь мы назовемъ "самимъ духомъ" (Geistselbst); въ теософической литературѣ это— "высшій Манасъ".

Слѣдуя вышеизложенному, человѣка можно раздѣлить на слѣдующія части:

- 1. *Тълесная часть* состоитъ изъ физическаго тъла, жизнетъла (жизненной силы) и изъ тъла ощущеній.
- 2. Душа состоитъ изъ души ощущенія, разсудочной души и сознательной души, въ которой пробуждается "Я".
- 3. Духъ состоитъ изъ духа какъ такового, жизне-духа и изъ духовнаго человъка.

Душа ощущенія заполняєть тѣло ощущеній и сливаєтся съ нимъ въ одно цѣлое. Это можно выяснить, если представить себѣ слѣдующее: впечатлѣніе отъ внѣшняго міра, вызывающее "красный" цвѣтъ, основано на дѣятельности тѣла ощущеній. Что душа воспринимаєть этотъ красный цвѣтъ, основано на томъ, что тѣло ощущеній соединено непосредственно съ ощущающей душой, которая всѣ извнѣ приходящія вліянія претворяєть немедленно въ себя. Точно такъ-же сливаются въ одно сознающая душа и самъдухъ (Geistselbst), благодаря самостоятельной дѣятельности "Я: \*):

Поэтому человъческая суть раздъляется съ полнымъ правомъ на слъдующія семь частей:

- 1. Физическое тъло (Sthula Sharira).
- 2. Жизненное тъло (Linga Sharira).
- 3. Соединенное съ "душой ощущенія" тѣло ощущенія (астральное тѣло, *Kama rupa*).
  - 4. Разсудочная душа (низшій Манасъ, Kama Manas).
- 5. Проникнутая духомъ и рождающая человъческое "я", сознающая душа (высшій Манасъ).
  - 6. Жизне-духъ (духовное тъло, Buddhi).
  - 7. Духовный человъкъ (Atma).

Изъ всего сказаннаго вытекаетъ само собою, что лучистая духовная аура лишь слабо обозначена и становится все ярче по мѣрѣ усовершенствованія человѣка. Какъ три описанныя ауры являются какъ бы носителями человѣческаго "Я", такъ аура этого "Я" становится носителемъ вѣчнаго Духа. Благодаря наличности "Я", человѣкъ становится самостоятельнымъ, отдѣльнымъ существомъ. Существо это развиваетъ въ себѣ духовное содержа-

<sup>\*)</sup> Болъе подробныя свъдъніи объ этомъ можно найти въ книгъ д-ра Штейнера "Теософія", появившейся въ русскомъ переводъ.

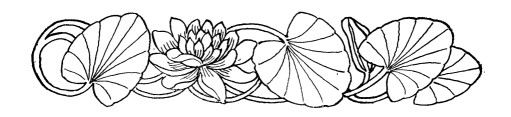
ніе; оно наполняется этимъ содержаніемъ. Это означаетъ, что "Я" предается въчному единому Духу. Ступени, которыя человъческое "Я" проходитъ въ этомъ отдаваніи себя единому Духу, выражаются въ духовной ауръ человъка опредъленными цвътовыми оттънками. Эти оттънки, сверкающіе свътомъ, нельзя сравнивать съ физическими красками; вотъ почему всякое описаніе ихъ невозможно.

Для полноты слѣдуетъ указать еще на одну часть ауры, о которой еще не было упомянуто. Это — та часть, которая соотвѣтствуетъ жизне-тѣлу (Lebensleib). Она наполняетъ приблизительно такое же пространство, какое занимаетъ физическое тѣло. Ясновидящій можетъ наблюдать за нимъ только при томъ условіи, если въ состояніи уничтожить въ своемъ представленіи физическое тѣло наблюдаемаго (внушить себѣ что его нѣтъ). Тогда "жизне-тѣло" Linga sharira выявляется какъ совершенный двойникъ физическаго тѣла, окрашенный цвѣтомъ, который напоминаетъ цвѣтъ абрикосоваго дерева. Въ этомъ жизне-тѣлѣ замѣчается постоянный приливъ и отливъ. Міровая жизненная сила вливается въ него, использывается жизненными процессами и затѣмъ— снова выливается.

На этомъ указанія относительно человъческой ауры могутъ быть закончены. Если бы кому нибудь показалось, что высказанное въ этой стать в не совпадаетъ съ положеніями теософической литературы, то я попрошу вчитаться въ изложенное здъсь внимательные. За видимымъ различіемъ онъ увидитъ болье глубокую гармонію. Въ этой области можетъ пойти лишь на благо, если изложенія отдъльныхъ наблюдателей будутъ взаимно дополнять одно другое. Конечно, такой отдъльный наблюдатель долженъ сознавать свою большую отвътственность, но, съ другой стороны, нужно помнить, что на этихъ высотахъ ошибки въ наблюденіяхъ еще въроятнъе, чъмъ въ естественно-научныхъ наблюденіяхъ надъфизическимъ міромъ. Объ этомъ знаютъ всъ, изслъдующіе области сверхфизическія, и знаютъ, что наука духа подлежитъ такому же развитію, какъ и наука физическая.

Переводъ съ нѣмецкаго Е. П.





# Эзотеризмъ религій.

«Когда ученикъ перестанетъ слышать различіе, тогда онъ будетъ способенъ видъть единство.

(Изъ "Голоса Безмолвія").

Духовное единство всъхъ религій выражается въ томъ сокровенномъ (эзотерическомъ) ученіи, смыслъ котораго одинаковъ во всъхъ религіяхъ: различными могутъ быть лишь формы его выраженія.

Въ древности, на Востокъ (въ Индіи, Персіи, Египтъ, Греціи) существовали такъ называемыя "мистеріи".

Эти древнія мистеріи служили методами изложенія тъхъ духовныхъ истинъ, которыя постигаются не изъ внъшняго, а изъ внутренняго міра. Истины эти излагались сокровенно: для немногихъ посвященныхъ.

Одинъ изъ отцовъ церкви, св. Климентъ Александрійскій, въ своемъ сочиненіи "Stromata" (кн. І, гл. 12) пишетъ, что при изложеніи эзотерическихъ истинъ мало подготовленнымъ слушателямъ иногда затруднительно называть вещи своимъ именемъ, а приходится говорить иносказательно, аллегорически. То же самое указывается въ словахъ VII главы (ст. 6-ой) Ев. Мато.: "Не мечите бисера".... То же говорится и въ главъ IV (ст. 11-й) Ев. Марка: "Вамъ дано знать тайны Царствія Божія, а тъмъ, внъшнимъ, все бываетъ въ притчахъ".

Путь эзотерическаго ученія не идеть (какъ многіе думають) исключительно изъ буддизма, индуизма, таоизма, или какой-либо другой религіи: путь эзотерическаго христіанства такъ-же истиненъ, какъ истиненъ путь эзотерическаго буддизма и принадлежить онъ встьмъ религіямъ, а исключительно—ни одной, если ихъ брать порознь. Эзотеризмъ эзотеризмовъ всъхъ религій и философій есть та Pistis Sophia:—Премудрость Божія тайная, сокровенная, о которой говоритъ св. апостолъ Павелъ во 2-ой главъ І-го Посланія къ Кориноянамъ.

Существуетъ мнѣніе, что въ христіанствѣ нѣтъ тайнъ и что, поэтому, оно такъ просто и доступно. Но св. Климентъ Александрійскій упоминаетъ о "Тайнахъ Іисуса", говоря даже, что не слѣдуетъ сообщать всю глубину этой Божественной Мудрости тѣмъ, которые не испытали того, что называется "Мистическимъ трансомъ".

Ученіе, напримѣръ, восточныхъ религій о духовной эволюціи семи началъ человѣка, также какъ и ученіе о перевоплощеніи относятся къ такимъ сокровеннымъ (эзотерическимъ) тайнамъ, которыя въ древности могли быть передаваемы лишь отъ Учителя ученику: "Изъ устъ въ уши". Нѣкоторые основные догматы христіанской церкви (напр., догматы: о духовномъ мірѣ; о первородномъ грѣхѣ; о частномъ и общемъ судѣ), будучи символическими сосудами христіанскаго эзотеризма, заключаютъ въ себѣ глубокія духовныя тайны.

Познаніе духовныхъ истинъ должно идти извнутри, а не извнѣ: идти отъ божественнаго Духа, храмомъ котораго являемся мы сами: "Развъ не знаете, что вы храмъ Божій, и Духъ Божій живетъ въ васъ"? (Посл. І къ Корино., III, 16), идти отъ Духа Божія, а не отъ человѣческаго учителя: "Душевный человъкъ не принимаетъ того, что отъ Духа Божія" (1-ое Посл. Корино., II, 14).

Всѣ существующія религіи міра являются лишь различныхъ формъ священными сосудами, въ которыхъ одна и та же "вода живая", утоляющая жажду души.

И всякая религія есть, такимъ образомъ, средство, возможность добыть эту "воду живую". И религіи очень молодыхъ душъ (напр., дикарей человъчества) являются, быть можетъ, сосудами весьма несовершенными, грубыми, примитивными, тогда какъ, напр., мистика индуизма и христіанства стремится стать возможно болъе совершеннымъ носителемъ эзотеризма, доступнаго пониманію современнаго человъчества: "Да будеть Богь все во всемь" (1-е Посл. Корино., XV, 28).

Теософія указываетъ на единство происхожденія всѣхъ религій міра, указываетъ на тотъ божественный источникъ, откуда исходитъ Духъ всъхъ религій, различающихся только внѣшними формами культа: объединяющее ихъ единство есть Откровеніе Божественное; "Премудрость Божія тайная сокровенная" (по апостолу Павлу), чтобы стать ея причастникомъ, не надо покидать своей религіи, но слѣдуетъ уважать и чужую; не слѣдуетъ перестать быть христіаниномъ, буддистомъ, индусомъ (индуизмъ), но

надо только *глубже* проникнуть въ сердце своей вѣры, *шире* обнять ея сокровенное ученіе и *ввести духъ ея* въ содержаніе всей своей жизни.

Позитивизмъ, признающій науку сравнительной миюологіи, утверждаетъ, что всѣ религіи суть вѣтви единаго общаго ствола: человѣческаго невѣдѣнія. Сравнительное же изученіе религій открываетъ намъ, что, дѣйствительно, всѣ религіи являются вѣтвями единаго общаго ствола, но что единый общій ихъ стволъ есть Божественная Мудрость. Она называется также Гнозой теософіей.

О древнихъ мистеріяхъ говорится въ сочиненіяхъ неоплатониковъ Александрійской школы: Порфирія, Плотина, Ямблика. У неоплатониковъ слъдуетъ искать *и ученіе о Логось*. Но начало этого ученія надо искать ранъе: въ Египтъ, у первыхъ гностиковъ, двадцать въковъ тому назадъ.

Приступая къ ученію о Логосъ, не слъдуетъ забывать, что всъ представленія всъхъ религій о Богъ и о въчности суть лишь представленія о Божествъ проявленномъ. Понятіе о Богъ какъ Безусловной Сущности лежитъ въ глубинахъ эзотерической религіозной философіи въ сокровенномъ ученіи о Безусловномъ \*). Основныя положенія ученія о Логосъ сводятся вкратцъ къ слъдующему;

Исходя изъ Первоисточника (изъ неизръченнаго Абсолюта), Логосъ, самоограничиваясь, становится проявленнымъ Богомъ и внутри сферы этой первичной жертвы, этого добровольнаго самоограниченія безграничной божественной Сущности, міры возникають, живуть, замирають и вновь возникають. Въ своемъ проявленіи Логосъ самораскрывается троично: Первый Логосъ-Отецъ-Корень Бытія; изъ Него исходить Второй Логосъ—Сынъ (связующій великую полярность проявленія); изъ Него же исходить Третій Логось—Духь, хранящій въ себъ всъ первообразы міра. Индивидуальность человъка, его троичность: Atma, Buddhi, Manas лишь въ періодъ Манвантары (въ періодъ проявленія Божества) являются какъ бы отдъльными, но когда наступаетъ Пралайа (когда завершенъ циклъ эволюціи), то Atma, Buddhi, Manas сливаются со своими божественными первообразами. Тогда Сынз (вселенское Богочеловъчество) снова единъ съ Отцомъ, изъ Котораго Онъ исшелъ, дабы свершилась великая тайна міротворчества—тайна Божественной Любви, явившей Слово.

<sup>\*)</sup> См. "Сокровенная религіозная философія Индіи". Брам. Чаттерджи, перев. Е. П.

"Въ началъ было Слово.... и безъ Него ничего не начало быть, что начало быть" (Ев. Іоан., І, 1 и 3).

Духъ Гнозы проходитъ черезъ все Евангеліе Іоанна:

"Въ началъ было Слово" (Іоан. І, 1).

"Глаголю вамъ: вы-боти" (Іоан/ Х, 34).

"Я и Отецъ-одно" (Іоан. Х, 30).

Гермесъ-божество "язычниковъ".

Но Гермесъ—Тріединъ (Trismegiste).

Гермесъ-Слово.

Послѣдователи Герметизма, Александрійскіе неоплатоники, осужденные соборами гностики, поклонялись Духу.

Они исповъдывали религію Духа.

Имъ была извъстна тайна и хранилась ими сокровенно— "герметически".

Что есть Гноза?

Греческое слово gnosis означаетъ—познаніе.

Но то было не только познаніе. То было единеніе мудрости и любви.

Въ теософической литературъ извъстенъ трактатъ греческихъ гностиковъ: "*Pistis Sophia*" (въ англ. переводъ Дж. Мида).

Греческій текстъ "Pistis Sophia" полонъ поэтической красоты, но онъ—лишь одежда, облекающая красоту Истины.

Вотъ, что говоритъ Гноза о Гермесъ:

У Него нътъ имени, ибо въ Немъ—всъ имена; всъ имена—Eго, и Онъ—имя всему.

Духъ знаетъ только Себя, ибо нътъ познаваемаго внъ Его; Онъ есть тайна тайнъ.

Въ религіи Духа, льствица возможности переступаеть всь вообразимые предълы: Она—безпредъльна.

И когда ищущій вопрошаеть въ изумленіи "Неужели и это возможно?" То голось Наставника отвъчаеть: "Путь ведеть къ совершенству—къ совершенству Всесовершеннаго".

Такъ возвъщаетъ голосъ Наставника.

Кто же этотъ Наставникъ? Внъ ли насъ Онъ? Иной ли— Онъ, чъмъ—мы?

Нътъ, ибо "Отецъ и Сынъ-Одно".

Въ гностическихъ книгахъ излагаемое ими ученіе приписывается: Гермесу, Асклепіусу \*), Аммону, но ни Гермесъ, ни Асклепіусъ, ни Аммонъ не суть историческія личности.

<sup>\*)</sup> См. "Гермесъ Трисмегистъ", въ "Въстникъ Теософіи" за 1911 г., № 10.

Это—сим волы, сквозь, за и надъ которыми—Духъ, просвъщающій человъка, когда человъкъ родился отъ Духа, когда онъ видълъ Свътъ на Пути и слышалъ Голосъ Безмолвія.

Тайна сія велика есть.

Она-несказанна.

Ибо слова человъческія, отчеканенныя для временнаго и бреннаго, не въ состояніи ее выразить.

Посланіе апостола Павла къ Кориноянамъ и Евангеліе отъ Іоанна—изложенія эзотеризма неоплатониковъ и Гнозы.

Яркой нитью проходить во всѣхъ гностическихъ книгахъ ученіе о Логость.

Logos есть Слово Божіе: "Въ началѣ было Слово" (Іоан., І, 1). Слово Божіе *не* на поверхности, Оно—внутри.

Вселенная—глаголъ Бога. Все проявилось Словомъ Божіимъ. "Безъ него ничто не начало быть, что начало быть" (Іоан., І, 3)

Мы—люди являемся какъ бы еще только буквами и слогами Божьяго Глагола, пока сами не станемъ *Словомъ*.

Первые гностики жили въ Египтъ двадцать въковъ тому назадъ.

"Гариванша" на триста лътъ старше Евангелія.

"Свътъ на Пути" написанъ за семьсотъ лътъ до Рождества Христова.

"Бхагавадъ-Гита"-еще древнъе.

Гимнамъ Ведъ болѣе четырехъ тысячъ лѣтъ.

Общества и царства рушатся, лицо земли мъняется, міры исчезаютъ и вновь возникаютъ.

Но идея Гнозы, идея Теософіи, идея Божественной Мудрости—остается.

Она-въчна.

Она-безсмертна.

П. Батюшковъ.

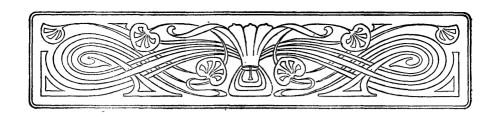
Москва, 21 октября 1911 года.



\* \* \*

Сердце свободное къ солнцу бы, къ звѣздамъ взывало, Душно ему, одиноко и тѣсно въ груди, Тѣло упрямое въ цѣпи его заковало.
Сердце мое, погоди!
Трепетъ страданья, неясныхъ порывовъ тревогу, Тихія думы, которыя къ небу влекутъ, Ангелы свѣта, что служатъ великому Богу, Бѣлыми нитями, длинными нитями ткутъ.
Время настанетъ—и эти лучистыя ткани Тѣломъ нетлѣннымъ одѣнутъ людскія сердца.
Между землею и небомъ сравняются грани, Будетъ просторъ, и свобода, и свѣтъ безъ конца.





#### Волшебная ткань.

Рождественская сказка для дътей.

Снътъ ослъпительно сверкалъ на вершинахъ дальнихъ горъ, и холодный вътеръ кололъ и щипалъ лицо, когда Эрба, закутавши голову въ капюшонъ своего плаща, взбиралась по дорожкъ, ведущей къ холму, на которомъ находился ея домъ. Въ маленькомъ городкъ, пріютившемся у подножія холма, люди были заняты приготовленіемъ къ завтрашнему дню, который сулилъ много радостей дътямъ, потому что это былъ день веселаго праздника Рождества Христова.

Церковь сіяла великолѣпіемъ, вся разубранная голубыми и желтыми занавѣсями, отороченными золотой бахромой, а вверху украшенными фестонами изъ розъ. На алтарѣ виднѣлись свѣжіе букеты и большіе пальмовые листья; а шесть большихъ серебряныхъ ковчеговъ, въ каждомъ изъ которыхъ сохранялись мощи святого, и которые выносились только въ самыхъ торжественныхъ случаяхъ, были разставлены сверкающимъ полукружіемъ на алтарѣ.

Въ церкви было много матерей съ дѣтьми и всѣ онѣ смотрѣли на Эрбу глазами, въ которыхъ свѣтилась нѣжная жалость; ибо въ прошлый канунъ Рождества дѣвочка была въ церкви съ своей матерью, а въ этомъ году она пришла сиротой. Но она собралась съ духомъ, чтобы не набрасывать тѣнь на радость другихъ, расцѣловала маленькихъ дѣтей, снесла больного мальчика Матвѣя по крутымъ ступенькамъ и нашла время поболтать съ калѣкой Гизеппе, который цѣлый день просидѣлъ на углу рынка съ корзиной, наполненной маленькими куклами, сдѣланными изъ яркихъ тряпокъ и соломы. Корзина была въ этотъ вечеръ совсѣмъ полна и глаза бѣдняги были подозрительно влажны, когда онъ поднялъ голову, чтобы отвѣтить на привѣтствіе Эрбы. Было уже

поздно, и она предложила маленькому калѣкѣ завернуть его товаръ и отнести корзину къ нему домой; дорогой, пока они шли и Гизеппе подпрыгивалъ на своемъ костылѣ рядомъ съ ней, она весело болтала, чтобы развлечь его. Но сердце у Эрбы болѣло, когда она поднималась домой по холму между оливковыми деревьями и думала о судейской женѣ, которая проѣхала мимо въ бархатѣ и мѣхахъ, тогда какъ больного маленькаго Матвѣя пронизывалъ холодный вѣтеръ, и о веселыхъ краснощекихъ дѣтяхъ, которыя шли домой въ сопровожденіи своихъ нянекъ, нагруженныхъ игрушками и конфектами, тогда какъ корзина бѣднаго Гизеппе была полна непроданнаго товара.

"И самое худшее то, что я ни на что не годна и не въ состояніи помочь никому", сказала она про себя, подходя къ сърому коттэджу, гдъ жила послътого, какъ осиротъла, вдвоемъ съ своей сестрой.

Коттэджъ былъ погруженъ въ темноту, такъ какъ сестра ея Марта задержалась въ городъ, куда ходила, чтобы продать кружева, сплетенныя объими сестрами для торговца галантерейными товарами. Эрба принялась разводить огонь и готовить ужинъ; она отдернула оконную занавъску, чтобы огонь очага могъ привътливо свътить ея сестръ, когда та будетъ подниматься къ дому. А затъмъ она вышла въ съни и, стоя у дверей, стала ждать.

Солнце садилось; высоко надъ коттэджемъ, съ правой стороны, мерцалъ огонекъ; онъ свѣтилъ изъ окна домика, гдѣ рядомъ съ маленькой древней церковью жилъ старый священникъ. Рядомъ съ церковью находилось небольшое, вѣчно обвѣваемое вѣтрами кладбище, гдѣ лежали смертные останки, служившіе временной оболочкой для многихъ родственниковъ Эрбы. Тѣло ея матери лежало тамъ же. "Снесу-ка я свой вѣнокъ сейчасъ", — сказала дѣвочка про себя. "Можетъ быть, я не буду себя чувствовать тамъ такой несчастной и безполезной".

И надъвъ на руку вънокъ изъ ярко-красныхъ ягодъ и разноцвътныхъ осеннихъ листьевъ, она отправилась по крутой тропинкъ къ мерцающему огоньку.

Много разъ ноги Эрбы поднимались по этой тропинкъ, прихотливо извивавшейся вверхъ, много разъ звенълъ въ ея ушахъ шумъ невидимаго водопада, стремительно падавшаго среди густо заросшихъ кустовъ и папоротниковъ; она знала каждый шагъ и каждый поворотъ тропинки и велико было ея удивленіе, когда взойдя на маленькую площадку, она увидъла, что дорога раздълилась на двъ тропинки. Она остановилась въ недоумъніи, зная,

что этой второй тропинки не было здѣсь; а между тѣмъ, вотъ она, ясно обозначенная, направляется вправо, ее окаймляетъ высокая насыпь, съ которой спускаются выощіяся растенія, ясно видимыя несмотря на сгустившіеся сумерки. Она подняла голову и увидѣла огонекъ, мерцающій подобно звѣздѣ надъ ея головой, и подавивъ колебаніе, Эрба вступила на невѣдомую тропинку.

По мфрф того, какъ она подвигалась, мфсяцъ поднимался, яркій и прекрасный, а шумъ потока превращался постепенно въ пріятный перезвонъ безчисленныхъ серебряныхъ колокольчиковъ, таинственныя дуновенія, подобныя шепчущимъ голосамъ, покачивали вфтки надъ ея головой и разъ или два она останавливалась, думая, что слышитъ среди высокихъ травъ журчаніе, похожее на тихій смфхъ и видитъ блестящіе глаза, выглядывающіе на нее изъ-за темной листвы. Внезапно перезвонъ серебряныхъ колокольчиковъ превратился въ ясную нфжную музыку, когда она вышла на открытое мфсто у подножія скалы.

Въ скалъ виднълась пещера и впереди ея, на открытой площадкъ, сидъла озаренная луннымъ свътомъ Женщина, сплетавшая изъ перепутанныхъ многоцвътныхъ нитей—чудную ткань. Вокругъ головы Женщины сверкалъ вънецъ изъ разноцвътнаго пламени, а одежда спадала съ нея подобно серебряному туману и, сливаясь съ сотканной тканью, спускалась со скалы волнистыми мерцающими складками къ самымъ ногамъ Эрбы. Музыка падающаго потока измънилась снова и стала похожа на убъждающіе голоса.

"Спрашивай ее, спрашивай ее", говорили голоса; не имъя силы противиться имъ, Эрба заговорила:

- -- Что вы дѣлаете?
- Я вплетаю въ мою ткань тѣ нити, которыя ты дала мнѣ сегодня,—былъ отвѣтъ;—поднимись сюда ко мнѣ, я покажу тебѣ ихъ. И тогда Эрба увидѣла ступеньки, обозначавшіяся изъ подъ

И тогда Эрба увидъла ступеньки, обозначавшіяся изъ подъ складокъ мерцавшей на лунномъ свътъ волнистой ткани, и какъ во снъ начала она подниматься по нимъ, пока не стала передъ ткущей Женщиной, которая посмотръла на нее ясными, улыбающимися глазами. Рядомъ съ нею лежала спящая лань, а на скалистыхъ выступахъ пещеры сидъли бълые голуби, дремотно сложивъ крылья. Эрба смотръла въ глаза чудной Женщинъ и не испытывала страха.

- Вотъ посмотри эти нити, и Женщина протянула Эрбъ перепутанный мотокъ блестящей многоцвътной пряжи.
- Но въдь здъсь спутаны всякія нити, и толще веревки и тоньше волоска,—сказала дъвочка.—Какъ можете вы ткать ими?

— Онъ въ моей ткани всъ идутъ въ дъло,—отвътила Женщина съ улыбкой. — Посмотри, вотъ кусочекъ твоей сегодняшней ткани!

И она протянула къ ней конецъ нѣжно-лиловаго цвѣта, на которомъ трепетали тонкія полосы пурпура и лучи серебра съ разбросанными кое-гдѣ золотыми стрѣлами, сверкавшими въ складкахъ ткани. Но, свѣшиваясь съ одного края ткани, виднѣлся тусклый, коричневато окрашенный кусокъ, и Эрба спросила съ удивленіемъ:

- Почему вы портите красоту этой чудной ткани вотъ этимъ? Ткущая улыбнулась и сказала:
- Это *ты* сдълала эти тусклыя нити, когда стояла у двери коттэджа и думала, что Міровой Порядокъ несправедливъ, потому что не могла понять, какъ сплетается ткань жизни.
- Покажите же мнъ, какъ она сплетается, сказала Эрба съ глубокимъ волненіемъ.

Тогда Женщина взяла зеркало, которое стояло, прислоненное къ ея колънямъ, и подняла его къ глазамъ дъвочки; въ немъ Эрба увидъла самое себя, идущую изъ города вверхъ, но она шла не одна: вокругъ нея роились цълыя тучи маленькихъ формъ, похожихъ на эльфовъ, воздушныхъ и фантастичныхъ, мъняющихъ ежеминутно свои очертанія. И когда она смотръла, одна изъ нихъ отдълилась отъ остальныхъ и быстро понеслась въ сторону; Эрба прослъдила ее до самаго дома городского судьи. Жена судьи сняла свои мъха и присъла къ камину съ задумчивымъ лицомъ; а крошечный воздушный эльфъ, прикасаясь къ ея сердцу, сказалъ:

— Хотя у тебя нътъ ребенка, который называлъ бы тебя матерью, есть такъ много дътей, которыя не имъютъ ничего и нуждаются въ материнской заботъ и любви.

Вслѣдъ затѣмъ картина поблѣднѣла и на ея мѣстѣ появилась другая; на этотъ разъ цѣлый рой крошечныхъ эльфовъ отдѣлился отъ сопровождавшаго ее облака и проникнувъ въ домъ, гдѣ цѣлая толпа веселыхъ дѣтей сидѣла у камина, крошечныя воздушныя существа шептали имъ съ упрекомъ: "у васъ цѣлыя горы красивыхъ вещей, а вы прошли равнодушно мимо маленькаго калѣки Гизеппе и ему будетъ холодно и голодно на Рождество".

И такъ изъ дома въ домъ слъдила Эрба за полетомъ воздушныхъ существъ, въ которыхъ она узнала свои собственныя мысли. Наглядъвшись, она повернула лицо къ ткущей Женщинъ и спросила:

- Что все это значитъ?

Женщина собрала блестящія нити и прислонивъ зеркало къ своимъ колѣнямъ, сказала:

— Значеніе этого ты должна открыть сама.

Вслѣдъ за этимъ въ ушахъ у Эрбы снова раздался шумъ потока, Женщина въ сверкающемъ вѣнцѣ, пестрыя нити и волнистыя ткани изчезли изъ ея глазъ, и она увидала огонекъ, освѣщавшій окошко ея собственнаго дома.

- Я думала, ты никогда не придешь,—сказала Марта, отгоняя старую собаку отъ очага, и ставя на ея мъсто стулъ, чтобы погръться у огня:—я съъла почти весь ужинъ, такъ я проголодалась. Я остановилась у окошка Гизеппе и долго разсматривала рождественское дерево и красивые подарки, которые дъти прислали Гизеппе; хорошо быть калъкой! И сама судейская жена подъъзжала въ экипажъ и привезла ему теплое платье; а другой узелъ съ теплыми вещами отвезла матери Матвъя. Всъ дълали что нибудь хорошее, кромъ насъ.
- И у меня было хорошее,—сказала Эрба, присаживаясь къ очагу и давая мъсто у самаго огня собакъ, и она разсказала исторію Женщины, ткущей ткань жизни.
- Ты просто заснула и видъла это во снъ,—сказала Марта зъвая. Но на слъдующій день она пошла по то той же тропинкъ сама, и когда не нашла ничего, кромъ знакомой дорожки и развалившейся хижины, въ которой старая, глухая женщина сидъла съ прялкой у самой двери, Марта сказала про себя: "конечно, это одна изъ глупыхъ фантазій Эрбы".

Прошли мѣсяцы; вся страна покрылась весенними цвѣтами, а затѣмъ плоды на оливковыхъ деревьяхъ созрѣли и были собраны; еще позднѣе облетѣли листья и снѣгъ появился на дальнихъ горахъ, когда однажды при звонѣ Рождественскихъ колоколовъ, сливавшихся съ шумомъ потока, Эрба снова очутилась лицомъ къ лицу съ Ткущей ткань жизни.

- Могу я еще разъ посмотрѣть въ зеркало?—спросила она, но Ткущая ткань жизни покачала головой.
- Это безполезно, потому что ты уже выучила свой урокъ,— сказала она, глядя на дъвочку глазами, въ которыхъ свътилась нъжность.
- —Какимъ именемъ называется ваша работа? спросила Эрба, глядя на ткань, которая подобно повергнутой радугъ разстилалась вокругъ Ткущей.

— Я создаю ткань Жизни изъ нитей Мысли, — отвътила она и легкій вътеръ пронесся волною по паутинной ткани, поднялъ ее вверхъ и заключилъ въ ея мерцающія складки и Ткущую, и ея пещеру. А когда вътеръ стихъ, Эрба очутилась одна, но музыка скрытаго потока продолжала звучать, и скалы, и травы, и цвъты, казалось, участвовали въ пъснъ потока.

#### Переводъ съ англійскаго Е. П.



Наши моральныя дъянія являются основой нашихъ будущихъ условій.

Если вы имъете дъло съ религіей, то будьте проникновенны и разумны въ вашей религіи. Изучайте религію, пока вашъ разумъ не получитъ удовлетворенія.

Въ жертвъ ничто не пріемлено для Бога, кромъ намъренія приносящаго ее.

Чти Бога въ тебъ. Богъ находится болъе въ душъ человъка, чъмъ гдъ либо въ этомъ міръ.

Законы Бога суть не приказанія Его воли, силы или желанія, но рѣшенія Его истины, разума и справедливости.

Богъ является намъ соотвътственно нашимъ способностямъ.

Всякое дѣйствительное знаніе есть наше собственное пріобрѣтеніе; мышленіе каждаго человѣка есть человѣкъ.

Разумъ открываетъ естественное и разумъ воспринимаетъ сверхъестественное.

Первое дъйствіе религіи—познать, что есть истинно; второе дъйствіе—выразить это въ нашей жизни.

Хорошій человъкъ есть настроенный инструментъ.

Грѣхъ есть попытка уклониться отъ незыблемыхъ и неизмѣнныхъ законовъ вѣчной праведности, доброты и истины, отъ которыхъ зависитъ наша вселенная,

Тотъ, кто своимъ незнаніемъ затемняетъ слова, возвращаетъ насъ къ младенчеству міра.

(Изреч. христіанскаго мистика "Beniamin Whitcole").



# Введеніе въ философію религіи.

Лекцін А. А. Мейера (1910—11 г.).

Прошлою зимой талантливымъ лекторомъ А. А. Мейеромъ въ Гагаринской аудиторіи (Общество Народныхъ Университетовъ) читался систематическій курсъ "Введеніе въ философію религіи". Этотъ курсъ имѣлъ цѣлью ознакомить слушателей съ тѣми данными исторіи религіи и исторіи философіи, знаніе которыхъ необходимо для сознательнаго отношенія къ проблемамъ религіи. Лекціи эти, хотя и освѣщались индивидуальностью самого лектора, но не теряли при этомъ своего глубокого объективнаго значенія, выставляя лишь наиболѣе ярко цѣнность тѣхъ мыслей, съ которыми лекторъ былъ въ согласіи; они вносили въ каждое какое бы то ни было міровоззрѣніе свое новое и дополняющее и могли дѣйствительно помочь укрѣпиться сознательному отношенію къ религіи, хотя съ нѣкоторыми мнѣніями лектора можно и не согласиться. Лекторъ, между прочимъ, ставитъ ученіе буддизма на одну доску съ атараксіей и апатіей, къ которымъ пришло въ концѣ концовъ пантеистическое воззрѣніе грековъ.

"Въ буддизмъ—говоритъ Мейеръ—полное отрицаніе личности, жизнь въ немъ какъ бы пришла къ самоубійству и остановилась, если не на небытіи, то на какомъ то иномъ бытіи". Съ этимъ совершенно нельзя согласиться. Если буддизмъ отрицаетъ абсолютную цѣнность личности, такъ какъ она—нѣчто временное, преходящее, то онъ не отрицаетъ однако индивидуальности, Высшаго Я человѣка, которое вѣчно; и если буддизмъ освѣщаетъ земную, ограниченную, жизнь только какъ явленіе,—то онъ утверждаетъ и ставитъ своимъ идеаломъ высшую и болѣе интенсивную жизнь. "Смотрѣть на сознаніе Нирваны (говоритъ Безантъ въ своей книгѣ "Древняя мудрость"), какъ на уничтоженіе, только потому, что границы земного сознанія исчезли, похоже на то, какъ если бы человѣкъ, не видѣвшій ничего кромѣ ночника, сталъ утверждать, что свѣтъ не можетъ существовать безъ свѣтильни, погруженной въ масло".

А. А. Мейеръ дѣлаетъ въ теченіе своего курса нѣсколько подобныхъ ошибокъ относительно великихъ религій Востока, основываясь, очевидно, на изслѣдованіяхъ европейскихъ востоковѣдовъ, часто грѣшащихъ, къ сожалѣнію, недостаточнымъ знаніемъ эзотеризма Востока и потому дѣлающихъ рядъ невѣрныхъ выводовъ. Несмотря на эти пробѣлы, лекціи А. А. Мейера несомнѣнно представляютъ много живаго и интереснаго матеріала и мы привѣтствуемъ ихъ, какъ первую попытку выдвинуть въ народной аудиторіи вопросы религіозные.

Началъ свой курсъ А. А. Мейеръ съ обозрѣнія гипотезъ о возникновеніи религіи, начало которой остается отъ насъ скрытымъ; мы знаемъ только, что нѣтъ ни одного народа, у котораго не было бы никакой религіи. Наиболѣе сильными гипотезами являются гипотезы Спенсера (изъ поклоненія душамъ предковъ), натуралистовъ Тайлора, Пешеля, Ревилля и др. (изъ вѣры въ одухотворенность природы) и идеалистовъ, особенно Макса Мюллера, который усматриваетъ начало религіи въ чувствѣ "безконечности". Новѣйшіе изслѣдователи (Мориллье, Леманъ) вводятъ для объясненія возникновенія религіезнаго культа, который долженъ быть признанъ существеннѣйшимъ элементомъ религіи, понятія магическихъ дѣйствій, какъ дѣйствій особаго порядка.

Затьмъ Мейеръ отмътилъ единство всъхъ миоовъ, имъющихъ первоначально религіозное значеніе, въ исторіи разныхъ народовъ. Основные мивы; о небъ-отцъ, землъ-матери и огнъ (свътъ), умирающемъ и воскресающемъ сынъ-Словъ. Слово это зажигалось и въ "небъ", такъ сказать, человъка, подымало изъ его обычнаго состоянія и вводило въ экстазъ. Многобожіе же миоологической религіи, первоначально оно или нътъ, — (Максъ Мюллеръ, Шеллингъ, Лессингъ, напримъръ, полагали, что человъчеству было присуще вообще сознаніе одного и что только постепенно оно утеряло это сознаніе), —не заключается въ признаніи многихъ личныхъ боговъ, а лишь свидѣтельствуетъ о неопредъленности, неясности опыта о божественномъ, открывающагося во множествъ силъ. По мнънію Мейера смыслъ всъхъ религіозныхъ культовъ и жертвоприношеній-это пріобщеніе человѣка къ Божественному Началу, а вовсе не умилостивленіе, какъ полагаютъ нѣкоторые позднъйшіе писатели. На этомъ основываются и всъ культы Діонисическаго характера. Мивы о Діонисъ, богъ страждущемъ, т. е. въчно умирающемъ и вновь воскресающемъ (см. "Эллинская трагедія страждущаго Бога" Вяч. Иванова, "Новый Путь") или о богъ такого же характера существовали у всъхъ народовъ (и у Негровъ), кромъ, повидимому, Евреевъ. Въ Греціи, какъ противопоставленіе богу Діонису и его культу, явился культъ бога Аполлона, культъ сдерживающій, такъ сказать, "выходъ изъ себя", полагающій границы и устанавливающій,

такимъ образомъ, формы красоты, признающій извъстную власть. Выразителемъ первой тенденціи является Гераклитъ, второй-Элеаты. Гераклитъ (за 500 л. до Р. Хр.), этотъ "первый христіанинъ до Христа" (такъ назвалъ его христіанскій философъ Іустинъ), утверждалъ въ своемъ ученіи въчный процессъ измъненія и генезиса міра; у него впервые мы встръчаемся съ понятіемъ Мірового Логоса или Слова, заключающаго въ себъ первую причину и разумное основаніе всъхъ вещей. Попыткой примиренія этихъ двухъ теченій является ученіе Пиеагорейцевъ, нашедшихъ въ понятіи числа символъ единомножественности бытія и построившихъ мистическое ученіе о числъ, какъ о сущности міра. На ряду съ религіями естественными, признающему лишь явленія божественныхъ силъ, существовали и религіи пророческія, истины которыхъ признавались открытыми Божествомъ черезъ особо для того призванныхъ лицъ-пророковъ, что по еврейски значитъ одержимыхъ божественными силами или передатчиками воли Божества. Пророки, подобно философамъ Греціи, боролись съ политеизмомъ народной религіи, но не во имя болъе чистаго пантеизма, а во имя служенія одному внъ-міровому божеству. Различіе между философами и пророками опредъляется тъмъ, что философы сводили свою дъятельность къ отысканію божественной истины, пророки же-къ утвержденію культа истиннаго Божества. Философы, хотя и порывали какъ-бы съ върованіями народа, но пользовались тѣми же самыми мивами, лишь очищая ихъ, а потому по существу ихъ истины никогда и не расходились съ народными; порвали же съ ними совершенно, такъ называемые, "софисты", это-скоръе просто извъстный общественный классъ, обладающій все же общимъ міровоззрѣніемъ, чѣмъ философская школа. Они утверждали, что человъкъ можетъ имъть только мнънія, чувственныя воспріятія и представленія, но не можетъ обладать метафизическимъ знаніемъ самой истины, будучи вообще "мърою всъхъ вещей" (Протагоръ).

Изъ этого класса вышелъ Сократъ; но онъ не могъ ограничить себя рамками этого ученія и пошелъ далѣе, взявъ формулой изреченіе съ Дельфійскаго храма "Познай самого себя"—(это знаменательно, говоритъ Мейеръ: люди, подходящіе къ религіозному сознанію, начинаютъ пользоваться обыкновенно древними изреченіями!)—и утвердилъ, ощущая въ самомъ себѣ гораздо большее "Я", возможность знанія самой истины. Самъ Сократъ ничего не писалъ, и о немъ, какъ и о неотразимомъ впечатлѣніи отъ самой его личности мы знаемъ лишь отъ его учениковъ Ксенофонта и, главнымъ образомъ, Платона. На "вечеряхъ любви", которыя онъ устраивалъ со своими учениками, говорилъ онъ наиболѣе яркія свои истины, какъ-бы "выходя изъ себя", въ какомъ то экстатическомъ состояніи, благодаря овладѣвающему имъ

чувству повышенной любви къ людямъ, къ своимъ ученикамъ; творческое начало этой любви и даетъ возможность, утверждалъ Сократъ, "открытія въ себъ блага", метафизическое знаніе самой истины.

Наиболъе геніальнымъ ученикомъ Сократа является Платонъ. Особенностью его ученія было ръзкое раздъленіе міра ("хоризмосъ") на міръ "бытія" и на міръ "быванія". Міръ бытія—это міръ идей и цънностей, міръ же быванія -- это міръ уже искаженныхъ идей, идей, скрытыхъ подъ фактами, и существующій лишь благодаря "снисхожденію, этихъ идей, стремящихся къ "не-бытію". Чтобы достигнуть міра идей, міра истиннаго познанія, надо пройти, утверждаль Платонь, двь ступени. Первая ступень—очищение ("cattersis"), которое состоитъ въ отбрасываніи изъ сознанія всего, могущаго заслонять истину, всего "привычнаго" (какъ наиболъе опаснаго для чистаго познанія, такъ какъ легко принимается нами не за его цфиность), всего связаннаго съ какими-нибудь нашими интересами, чтобы достигнуть возможности составить себъ общія понятія; вторая ступень-діалектика, т. е. нахожденіе еще болъе общаго въ этихъ общихъ понятіяхъ; эта работа состоитъ собственно, по Платону, въ "работъ воспоминанія", такъ какъ это есть нашъ возвратъ въ міръ бытія. И вотъ, только выйдя такимъ образомъ изъ міра обычныхъ чувственныхъ воспріятій, мы, благодаря экстазу, т. е. размышленію, соединенному съ "егоз" (любовью, какъ тверческимъ началомъ), --- можемъ войти въміръ созерцанія идей. Въ своемъ ученіи о Государствъ, о "Civitas Dei" ("Градъ Божіемъ") Платонъ сдълалъ теоретическую попытку обоснованія города людей, подготовляющихъ себя и другихъ къ міру бытія. Это городъ философовъ и мудрецовъ, аристократовъ духа (паразитовъ и бродягъ съ обыкновенной точки зрънія), людей свободныхъ, т. е. не имъющихъ никакихъ привязанностей къ вещамъ міра быванія (жены и дъти у нихъ тоже были общія) и которыхъ должны были кормить другіе классы, классы людей, предрасположеннныхъ болъе къ міру быванія. Эти мудрецы часто удалялись изъ города и пребывали въ одиночествъ, чтобы потомъ, по временамъ возвращаясь, воздъйствовать на людей, являясь такимъ образомъ духовными властителями и закваскою человъчества. Эта попытка-проблема религіозной жизни человъчества, поднимающейся надъ общественностью, осталась лишь утопическою попыткою, такъ какъ идеи въ ней реализованы были очень слабо и она была совершенно лищена универсальности, историчности, а также чувства человъческой личности (напримъръ, отношение къ женщинамъ и рабамъ), въ чемъ ужъ виноватъ не Платонъ, а вообще все языческое міровоззрѣніе.

Вторымъ послѣ Платона философомъ древности былъ Аристотель; его отношеніе къ міру противоположно Платону, а отношеніе къ міру

и опредъляетъ мысли человъка, а не наоборотъ. Аристотель утверждалъ единство, реальность и цънность по сю-сторонняго міра, міра вещей, состоящихъ изъ матеріи и формы (здъсь онъ все-же не могъ избъжать дуализма). Его ученіе играло огромную роль въ религіозномъ міровоззрѣніи Среднихъ Вѣковъ, потому что оно доказывало существованіе Бога, какъ формы формъ, а это доказательство было очень цѣнно для средневѣкового мыслителя, котя и было слабымъ мѣстомъ ученія. Для пониманія христіанскихъ идей, кромѣ этихъ философскихъ школъ древности, изъ которыхъ одна кончила критицизмомъ (Платона), а другая—эклектизмомъ (Аристотеля), важна еще школа стоиковъ, берущая свое начало изъ сократическихъ школъ. Кромѣ матеріи и формы, она ввела еще третье понятіе—"пневма", т. е. дыханіе, духъ огненный и летящій, жизнь, пронизывающая весь міръ и все заполняющая. Начало же міра, идея его—есть Логосъ, Міровой Разумъ.

Всъ религіи древности были религіями пантеистическими, т. е. все, проявляющееся въ этомъ, только по сю-стороннемъ мірѣ, вся совокупность его множества и было божествомъ, --- но оно не было тою "полнотою", которую признало христіанство, полнотою не въ смыслѣ совокупности, а въ смыслѣ единства все завершающаго и стоящаго  $_{*}$ н $ad_{5}$ " міромъ, какъ нѣчто большее, для котораго символы этого міра являлись недостаточными. Пробуждающаяся человъческая личность не могла удовлетворяться пантеизмомъ-(какъ на окончательное примиреніе съ пантеизмомъ Мейеръ указываетъ на буддизмъ)-и конецъ, къ которому пришелъ онъ, характеризуется атараксіей и апатіей. И хотя въ Греціи, послъ теченій скептицизма, атеизма и, -- какъ исканія религіи, — синкретизма, опять возникли культы діонисическаго характера, но эти культы часто теперь обращались просто въ развлечение и разгулъ низменныхъ инстинктовъ, вслъдствіе неудовлетворенности и потери вкуса къ жизни, не имъющей въ себъ ничего несомнъннаго, никакой самодовлъющей цънности.

Только Іудейское богосознаніе включало Бога, какъ личность, противостоящую всему міру, но для присоединенія къ этой религіи требовалось полное отрицаніе діонисическаго культа. Какъ примиреніе того и другого,—но примиреніе не въ эклектическомъ ихъ суммированіи, а въ синтетическомъ соединеніи антитезъ въ чемъ то третьемъ,—явилось Христіанство. Отсутствіе же у Евреевъ культа діонисическаго характера Мейеръ объясняетъ тѣмъ, что самъ Еврейскій народъ являлся какъ-бы "страдающимъ отрокомъ Божіимъ", чающимъ въ будущемъ своего воскресенія, съ которымъ связывалась и идея осво божденія Израиля изъ подъ чужеземнаго ига. Первая синтетическая, философская попытка соединенія еврейства съ язычествомъ была сдѣ-

лана философомъ евреемъ Филономъ, воспитаннымъ между греческимъ народомъ и жившимъ въ Александріи уже во время Іисуса, но ничего о Немъ не знавшимъ. Его ученіе соединяло въ себъ еврейскую Библію съ греческой философіей (Платонъ).

Филонъ училъ, что Богъ есть "monos"—мъсто всъхъ потенцій, а міръ-реализація этихъ потенцій, которыя въ Богѣ; по реализаціи-Богъ внутри міра, имманентенъ ему, а по существу-внѣ міра, трансцендентенъ, и сотворяетъ весь міръ Своимъ Словомъ---Погосомъ, кото-рый у Бога. Очень цъненъ взглядъ Филона на религіозное откровеніе; онъ говорилъ, что человъчество, получая его, никогда не объемлетъ его полностью, а постигаетъ лишь доступное своему пониманію на той ступени развитія; и если нъкоторые символы Библіи являются уже недостаточными для сознанія, то все же они исторически вѣрны и заключаютъ въ себъ истины: надо только ихъ раскрыть полнъе и перевести ужъ на другой языкъ... Но ученіе Филона только и осталось бы философскимъ синтезомъ, если бы не явился Христосъ. Явленіе же Христа, — а не Его ученіе, такъ какъ подобныя этому ученію существовали и раньше, --- создало религію, привнеся въ ученіе образъ Абсолютной Личности. И христіанами можно называть только тѣхъ, говоритъ Мейеръ, кто признаетъ самый фактъ жизни и смерти І. Христа, а не тъхъ, кто только признаетъ значение за Его этическимъ учениемъ. Нъкоторые ученые называють данныя о жизни I. Христа собраніемъ мивовъ о еврейскомъ Богъ діонисическаго порядка (теперь-Древсъ въ Германіи), но это сближеніе мива съ историческомъ фактомъ говоритъ, по мнънію Мейера, о чемъ то большемъ. Миоъ о страдающемъ, умирающемъ и воскресающемъ существъ, о Діонисъ, говоритъ объ основной схемъ бытія, о силъ, нисходящей и вновь восходящей къ Богу, о Логосъ или-по еврейскому ученію-о Славъ Божіей. Та правда, которая заключается въ миеъ о Діонисъ, заключается и въ миеъ о Христъ, только познается тамъ еще глубже и полнъе.

Историческихъ документовъ о Христѣ не существуетъ—(только одно мѣсто у Іосифа Флавія, но очевидно --позднѣйшая вставка), —но это и не важно для христіанскаго сознанія, такъ какъ историческое внѣшнее описаніе факта не приблизило бы къ пониманію Воплощенія; важны же для этого всѣ преданія и традиціи, которыя вскрываютъ внутреннее метафизическое содержаніе его; къ тому же, съ точки зрѣнія христіанской догматики, Христосъ и долженъ былъ притти въ "уничиженіи, а не во славѣ" человѣческихъ, а исторія съ малымъ и уничижимымъ въ глазахъ вѣка сего не считается. Реализмъ же мивовъ пребываетъ въ жизни каждаго, а въ Первомъ Человѣкѣ, Богочеловѣкѣ должны были воплотиться всѣ мивы, всѣ древнія обѣтованія... Въ томъ

Ликъ, который явилъ въ Себъ Христосъ, стала страшно углублена идея страданія, отказа отъ жизни во имя страданія, въ которомъ рождается "Я" человъка и которое говоритъ о какомъ то преображеніи и воскресеніи.

Касаясь христіанской догматики и ея исторіи, Мейеръ устанавливаетъ, что догма это есть внутреннее слово дъйствительности, подлежащее постоянному дальнъйшему разсмотрънію, но разсмотрънію не личному, не отдъльнаго человъка, а церкви и народа; когда же замираетъ сознаніе церкви, никто не можетъ измѣнить догмата, хотя и можетъ, конечно, установить свой собственный взглядъ, который послъ и учтется церковью. Тотъ свободенъ, кто обладаетъ догматами, которые скрывають за собою богатства творчества общественнаго религіознаго сознанія (если, конечно, не обладаетъ интуитивнымъ познаніемъ истины, что-выше); тотъ свободенъ, кто всему въритъ и все испытуетъ, такъ какъ гарантія свободы сознанія, говоритъ Мейеръ, въ ирраціональности, въ неподчиненіи мыслямъ. Первый, кто сталъ учить о Самомъ Христъ, это былъ Апостолъ Павелъ, и первая община-Языко-Христіанская (были еще Іудео-Христіанскія, изъ секты Ессеевъ), которая стала называть себя христіанами, образовалась изъ кружка поклонниковъ Адониса, бога діонисическаго характера (они всегда привътствовали другъ друга, между прочимъ, такъ: "Господь (Адонисъ) воскресъ" — "Воистину воскресъ"), въ Антіохіи, куда пришелъ Апостолъ Павелъ. Ученіе Апостола Павла заключается въ томъ. что Іисусъ— Мессія не вопреки смерти, не несмотря на то, что пострадалъ, а именно потому; Онъ--освободитель отъ "гръха, смерти и закона" именно фактомъ своей смерти. Гдв грвхъ, несвобода (подчиненіе внъшней необходимости, закону)-тамъ и смерть. Жизнь-это свободное творчество, нарушеніе "закона", а не подчиненіе ему. Христосъ, воплотивъ въ Себъ гръшную природу, преодолълъ ее и преобразилъ свое тъло, подчинивъ его другимъ законамъ... Первые христіанскія общины не придавали большого значенія воззрѣніямъ людей (для вступленія только требовалось признаніе во Христь воплощеніе Слова) и мало занимались установленіемъ догматовъ, но главнымъ образомъ они совершали "вечери любви", на которыхъ "постигали Христа". Только въ борьбъ съ гностиками стали развиваться и устанавливаться догматы. Гностикиэто школа учениковъ lоанна Крестителя въ Месопотаміи, которая слилась съ ученіемъ Зороастра.

Она ставила во главу угла гнозисъ—знаніе (а не вѣру), котораго надо было достигать мистическимъ опытомъ. Александрійская школа катехизаторовъ, отмежевываясь отъ этого ученія, создала христіанскую философію; однимъ изъ первыхъ апологетовъ былъ Іустинъ,

который установиль догмать о Сынѣ Божіемъ, Логосѣ, рождающемся отъ Бога. Въ противовѣсъ же гностикамъ великій мыслитель и ораторъ, пользовавшійся всемірной славой, Оригенъ утвердилъ свое ученіе о Тайнѣ, т. е. существованіи такой истины, которая ужъ не можетъ быть достояніемъ гнозиса. Ученіе его о Богѣ было близко къ учерію Филона, на жизнь же міра Оригенъ смотрѣлъ, какъ на постоянныя смѣны періодовъ извѣстнаго состоянія, а на вѣчность, какъ на болѣе долгій періодъ (эонъ эоновъ). Послѣ періодовъ опредѣленныхъ состояній міра, въ которыхъ всегда происходитъ борьба "архонта—князя міра сего" съ Богомъ, міръ достигаетъ такого состоянія, въ которомъ имъ владѣетъ только Богъ, въ которомъ все вновь возстановляется и возвращается въ первоначальное бытіє; но за этимъ состояніемъ—(апокатастасисъ)—слѣдуетъ опять эоны. Это ученіе Оригена было осуждено въ 6-мъ вѣкѣ христіанской догматикой, которая настаиваетъ на "послѣдней вѣчности".

Въ 3-мъ столътіи была попытка возродить язычество-неоплатонизмъ, подъ вліяніемъ котораго находился будущій великій христіанскій философъ Августинъ. Принадлежа къ средъ римской золотой молодежи и выдъляясь изъ нея своею особенною любовью къ пороку, страданіямъ и печали, онъ занимался разными философскими проблемами, любилъ Цицерона, а къ религіи относился отрицательно. Случайно столкнувшись съ манихейскою сектой, онъ слълался манихейцомъ, а черезъ 10 лътъ, переживъ скепсизъ, подошелъ къ неоплатонизму и, наконецъ, къ разсмотрънію христіанскихъ върованій. Затъмъ, познакомившись съ Оригеномъ, принялъ христіанство. Въ сочиненіяхъ Августина можно найти зародыши всъхъ идей, которыя развивали новъйшіе философы, какъ напримъръ: Кантъ, Декартъ, Шопенгауеръ. Возможность познанія Августинъ установилъ черезъ "утвержденія сомнтнія" и черезъ утвержденіе переживаній, присущихъ этой работъ, а, утвердивъ ихъ, онъ утвердилъ и свое внутреннее "я". Въ этомъ внутреннемъ мірѣ, въ своемъ "я" Августинъ находитъ Бога и дълается мистикомъ. Особенной его философской заслугой можно считать постановку вопроса о "свободъ воли", соединенной съ ученіемъ о злъ. Зло, по Августину, это есть путь убыванія души, метафизическая же сущность души--благо. Когда утверждается привязанность къ чему нибудь одному, несовершенному, безъ "перехода къ дальнъйшему" - тогда является зло. Правильное, религіозное отношеніе то, при которомъ всѣ вещи въ мірѣ берутся, какъ строчки одной цълой поэмы, если же останавливаются на какой нибудь одной, -- то является "суетное" отношеніе. Зло временно, и во времени все наказуется, но въ въчности все учитается общей красотою, гармоніей цълой жизни человъка, и все "будетъ возвращено" (апокатастасисъ). Задача человъка не въ отбрасывани тъла, а въ его преображение—"не совлечься тъломъ, но облечься безсмертнымъ". Свобода воли и предопредъление по Августину не противоръчатъ другъ другу.

Волевой актъ, который раскрывается въ человъческомъ "я" — не случайное движеніе, но опредъляется его "основнымъ актомъ", сущностью человъческой личности, и только и свободны тъ движенія, которыя опредъляются имъ и посколько опредъляются имъ. Причина же основного волеваго акта внъ времени (сходство съ Кантомъ): человъческая личность опредъляеть себя свободнымъ творческимъ актомъ изначала въ присутствіи Божественной Воли. Отказъ отъ Воли Божіей есть утрата личности, переходъ въ "природное" состояніе, гръхопаденіе. Искупленіе мсжетъ совершиться дъйствіемъ ("харисъ")—благодатью, т. е. подаваніемъ безъ заслугъ. Какъ-бы "природные" люди не были прекрасны — спасеніе имъ не дастся; только возлюбивъ тѣхъ, которые уже перестали быть тъломъ Адама и становятся "личностью", — Богъ дълаетъ ихъ Сынами Своими. Существуетъ два града: Божій и Адамовъ, градъ ветхаго человъка; они создаются двумя родами любви къ себъ: святое утвержденіе личности, раскрывающее въ ней Бога и — ложное, гдъ Богъ замъняется любовью къ себъ, какъ явленію природы, и происходитъ "мимо-глядъніе" Бога. Отказъ отъ себя природнаго, ветхаго и приводитъ къ созданію "вышняго града", полагающаго свою "славу" въ Богъ, а не въ самомъ себъ... На церковь Августинъ смотрълъ не какъ на общество върующихъ, а какъ на Царствіе Божіе, реализующееся на землъ, какъ на тъло Бога, душу всего міра; къ церкви принадлежатъ всѣ люди, общающіе съ Богомъ (многіе философы и мудрецы древности); она то и есть-вышній градъ, и каждый, кто ищетъ реализаціи его, стремится къ устроенію соединеннаго союза-, церкви", уже предназначенъ къ спасенію. — Послъ Августина, послъдняго философа древняго міра, начался періодъ борьбы съ варварами (передвиженіе народовъ), угрожающими всей культуръ того міра. Если христіанская церковь многаго изъ содержанія культуры и не могла оцѣнить, то она все же сохранила то, въ чемъ эта культура имъла свое завершеніе, духъ ея Церковь могла устоять передъ варварами и побъдить ихъ, только замѣнивъ древніе культы своими, именно христіанской практикой, таинствами и обрядами, а не ученіемъ; могла подойти къ варварамъ, только принеся въ жертву многое не важное, чтобы сохранить важное. Она побъдила варваровъ, но при этомъ сама страшно огрубъла, что и видно по всей монашеской литературъ того времени, легендамъ и сказаніямъ (6-8 стольтія). До времени Декарта (9-й въкъ), процвътала средне-въковая философія—схоластика, родоначальникомъ которой былъ

Иригенъ. Онъ поставилъ вопросъ объ отношеніи догматики къ философіи, т. е. принимаемой на въру догмой съ свободнымъ исканіемъ истины. Онъ утвердилъ авторитетъ церкви, т. к. въ церковномъ преданіи сохранено все, что открыло человъчество въ теченіе въковъ. Все конечно должно быть провърено, но разумомъ всего человъчества, а не отдъльнаго человъка; а такъ какъ догматъ не просто утвержденіе мысли, но символъ, утверждающій бо́льшее, чъмъ можетъ вмъстить мысль, потому-то, что заключающееся въ догмъ можетъ быть вскрыто лишь послъднимъ разумомъ—разумомъ Богочеловъческимъ... Каждый обрядъ, религіозное дъйствіе имъютъ свою цънность, говоритъ Мейеръ, т. к. подводятъ человъка къ мистицизму, а внутренній мистическій опытъ дается уже только на извъстной высотъ духовнаго развитія.

H. T.



Силы нашей души утрачиваются тамъ, гдѣ люди дѣйствуютъ такъ, какъ если бы у нихъ не было духа, но лишь плоть, или если бы плоть была ихъ главной и господствующей частью. Тѣло ничто; оно есть лишь обитель души.

Раболѣпіе въ религіи является низостью и несовершенствомъ, раболѣпствуетъ всякій человѣкъ, который смотритъ на религію какъ на тяжелую задачу и несетъ ее какъ бремя.

Тотъ, кто въритъ сказанному Богомъ безъ внутренняго опыта, не въритъ въ Бога.

Наше несовершенство есть основаніе для скромности.

Въ мірскихъ вещахъ, что было въ употребленіи, то истрачено. въ умственныхъ и духовныхъ вещахъ что не было въ употребленіи, того и не имъется.

Религія есть всегда одно и то же, но вещи, относящіяся къ религіи, не всегда тѣ-же.

Совъсть есть намъстникъ Бога; Богъ пребывающій внутри насъ. Самое важное для человъка, это быть самимъ собой.

(Изреч. христіанскаго мистика "Beniamin Whitcole").



## "Локсъ".

Рождественскій разсказъ.

Въ долинъ, лежащей между двумя 'пурпурно-зелеными Эксмурскими холмами, виднълся полуразрушенный сънной сарай. Онъ находился въ четырехъ миляхъ отъ маленькой деревни, по срединъ которой течетъ ръка Барль, въ трехъ миляхъ отъ ближайшаго жилища на востокъ, отъ старой фермы, виднъвшейся на отшибъ деревни, а на западъ въ трехъ миляхъ отъ маленькой хижины, немногимъ большей чъмъ пастушій шалашъ, гдъ Майльсъ Крюисъ жилъ безпробудно пьянствуя, пока не умеръ отъ delirium tremens.

Въ этомъ самомъ сараѣ, въ настоящее время почти разрушенномъ, происходила битва одной души; битва была изъ очень тяжелыхъ, хотя и бушевала она не въ человѣческой душѣ, а въ слѣпой и такъ мало знакомой намъ душѣ собаки. Такимъ образомъ намъ не узнать, пока мы не станемъ гораздо мудрѣе, въ чемъ состояла эта битва; намъ доступно было только одно: наблюдать, что душа повелѣвала собакѣ, и какъ послѣдняя выполняла ея повелѣнія.

Майльсъ Крюисъ, жившій въ трехъмиляхъ отъ сѣнного сарая въ маленькой хижинѣ, былъ по рожденію джентльмэнъ. Его отецъ долго выносилъ пьяницу сына, несмотря на то, что послѣдній былъ грубъ и золъ, когда напивался. Отецъ его родился въ началѣ 19-го столѣтія въ Девоншайрѣ и былъ склоненъ считать пьянство сравнительно невиннымъ и даже благороднымъ порокомъ.

Но когда Майльсъ Крюисъ вздумалъ жениться на одной изъ служанокъ своей матери, тогда отецъ выгналъ его изъ дома и больше уже не видался съ нимъ никогда. Майльсъ поселился въ деревнѣ, въ изгнаніи, гдѣ жена и родила ему сына; шесть мѣсяцевъ позднѣе она умерла. Народъ говорилъ, что она была рада

умереть, потому что къ этому времени ей стало уже ясно, какого рода жизнь ожидаетъ ее съ мужемъ джентльмэномъ.

Вскоръ послъ ея смерти Майльсъ Крюисъ поселился съ ребенкомъ въ уединенной хижинъ, о которой было упомянуто. Здъсь его позоръ былъ болъе или менъе скрытъ отъ постороннихъ взглядовъ; онъ взялъ для сожительства съ собой и для ухода за ребенкомъ цыганку, которая бродила по окрестностямъ. Она раздъляла его оргіи и присоединила ко всъмъ остальнымъ ужасамъ, происходившимъ въ хижинъ, еще и ужасъ отъ распутной женщины.

Никто не навъщалъ хижину. Майльсъ Крюисъ не принадлежалъ къ крестьянскому сословію, а люди его класса не хотъли признавать его; въ то же время и родственники цыганки отвернулись отъ нея, негодуя, что она соединила свою судьбу съ ирландцемъ.

Дитя умершей служанки вырастало среди этихъ условій. То была одинокая и грустная маленькая жизнь. Было вообще чудомъ, что онъ могъ выжить при такихъ условіяхъ. Кромѣ человѣческаго населенія хижины, которое состояло изъ пьяницы, цыганки и ребенка, тамъ жилъ еще осель цыганки, мудрое и терпѣливое животное, которое ютилось въ углу хижины и большая, нечистокровная сторожевая собака Локсъ, которая была принесена цыганкой въ возрастѣ щенка, чтобы стеречь запасы торфа. Кромѣ того, когда цыганка отправлялась странствовать съ своимъ осломъ, было небезопасно оставлять хижину безъ защиты отъ проходящихъ бродягъ въ то время, когда Майльсъ Крюисъ лежалъ пьяный на полу; мебели у нихъ, правда, было мало, но иногда водились деньжонки.

Щенокъ выросъ въ огромнаго звѣря; въ немъ была помѣсь двухъ самыхъ крупныхъ породъ—датскаго дога и оленьей собаки. Онъ былъ страннаго перечнаго цвѣта; одинъ изъ его глазъ былъ карій, а другой—холоднаго блѣдно-голубого цвѣта.

У собаки была очень скверная наружность, хотя съ той долей красоты, которая нераздъльна съ силой и энергіей. У нея была преступная душа. Она любила всъ собачьи гръхи и практиковала ихъ. Она была такъ-же свиръпа и дика, какъ самъ Майльсъ Крюисъ; но животное вносило больше интеллекта и энергіи въ свои преступленія. Оно относилось къ своимъ хозяевамъ съ свиръпымъ презръніемъ, что составляетъ величайшее изъ собачьихъ преступленій, и если защищало ихъ добро, то только изъ воинственныхъ инстинктовъ, а никакъ не изъ върности къ нимъ. Локсъ не допускалъ иныхъ воровъ, кромъ самого себя. Ни одинъ человъкъ,

дорожащій жизнью, не рѣшился бы ударить его. Собака обладала инстинктами бандита и предпочитала украденную пищу или отнятую у болѣе слабаго. Она бы навѣрно охотилась за овцами, которыя паслись на болотѣ, если бы у нея не было инстинктивнаго знанія, что это ремесло черезчуръ опасное. Локсъ былъ совершенно лишенъ собачьяго рыцарства; онъ былъ способенъ отгонять Молли, собачку Комбовъ, отъ ея чашки и съѣдать всю ея пищу, все время преступно рыча на обиженную; онъ позволялъ себѣ рвать и калѣчить маленькихъ собакъ. Онъ убилъ на мѣстѣ невиннаго щенка, который пытался поиграть съ нимъ и изъ одной дьявольской злобы преслѣдовалъ разбитую ревматизмомъ и беззубую старую овчарку фермера Копльстона—ветерана, котораго уважали во всей окрестности.

Всъ респектабельныя собаки проявляютъ въжливость къ слабому полу и обходятся терпъливо и кротко съ старыми и малыми. Локсъ былъ изгнанъ изъ компаніи своей породы; ни одна приличная собака Эксмура не имъла съ Локсомъ никакого дъла. кромв драки. И это было-повидимому-совсвмъ по вкусу преступному псу, такъ какъ драка была единственной радостью его жизни. Онъ рыскалъ по болотамъ всегда въ одиночку, большей частью умфренной рысью, тогда какъ по деревенской улицъ проносился какъ буря, со всъми пріемами разбойника, вызывая враговъ и справа, и слъва, то своимъ каримъ глазомъ, то холоднымъ голубымъ. Немногія собаки принимали его вызовъ. Всъ дълали видъ, что сильно заняты чъмъ нибудь постороннимъ, когда четвероногій бандитъ мчался по деревнъ. Покидая поле дъйствія, Локсъ каждый разъ стремился оскорбить ихъ, выражая имъ свое презръніе цълой тучей пыли, взметаемой его огромными задними лапами.

Даже самъ Майльсъ Крюисъ относился съ почтеніемъ къ свиръпому псу. Возвращаясь съ своихъ странствій по болотамъ, онъ пробирался—рыча и тяжело ступая лапами—прямо къ очагу. Вмѣсто того, чтобы ударить его, Майльсъ отодвигался и давалъ мѣсто наиболѣе сильной лушѣ изъ всѣхъ, жившихъ подъ кровлей хижины. Локсъ появился въ домъ сварливымъ и необщительнымъ щенкомъ, когда ребенку минуло только десять лѣтъ. Когда мальчику исполнилось двѣнадцать, а собака была во цвѣтѣ силъ, случилась та битва въ сѣнномъ сараѣ, о которой я упомянулъ. Разсказывая объ этой битвѣ, мнѣ придется пустить въ ходъ человѣческія мѣрки, чтобы измѣрить глубины нечеловѣческой души, ибо другихъ я не знаю.

Дъло было во время празднованія дня рожденія дочки одного богатаго деревенскаго фермера. Дъти играли въ полъ, примыкающемъ къ торфяному болоту и отгороженномъ отъ него заборомъ. Жена фермера увидала Линни Крюисъ, выглядывавшаго изъ-за забора; это былъ застънчивый и неловкій мальчикъ, смотръвшій жадными глазами на игравшихъ дътей. У фермерши было доброе материнское сердце, и она пригласила мальчика "поиграть съ другими".

И тогда Линни вошелъ, застънчиво озираясь и не зная, какъ нужно играть. Дъти играли въ фанты, въ одну изъ довольно глупыхъ деревенскихъ игръ съ поцълуями, невинную, когда играютъ дъти и теряющую свою невинность, когда въ ней участвуютъ больше. Маленькая дочка фермера, выкупая свой фантъ, должна была "поцъловать того, кого любитъ больше всего". Маленькая дъвица переводила свой взглядъ съ одного товарища на другого и кончила тъмъ, что подошла къ Линни Крюисъ и поцъловала его.

Линни покраснълъ какъ маковъ цвътъ; это былъ первый поцълуй, который онъ получилъ со смерти матери, а ея поцълуевъ онъ не помнилъ. Жена фермера дала ему на прощаніе кусокъ пирога и пригласила его "приходить опять". Но онъ не пришелъ, потому что стоя за изгородью съ своимъ пирогомъ, онъ услыхалъ, какъ одна изъ маленькихъ дъвочекъ сказала поцъловавшей его: "а ты сказала, что любишь меня больше".

"И люблю", сказала маленькая дѣвица, "а его поцѣловала потому, что никто не любить его".

Это было вполнъ резонно. Но услыхавъ эти слова, мальчикъ бросилъ свой пирогъ и съ плачемъ побъжалъ домой. Не доходя до хижины, онъ бросился въ густой верескъ и долго лежалъ тамъ, рыдая. Черезъ нъсколько мгновеній онъ почувствовалъ горячее и сильное дыханіе на своей шеъ.

Онъ поднялся, сѣлъ и увидалъ, что большая злая собака, до которой никто не осмѣливался дотрагиваться, стояла надъ нимъ. Въ порывѣ острой боли и оскорбленнаго чувства, мальчикъ охватилъ руками жесткую собачью шею и прижимаясь мокрымъ отъ слезъ лицомъ къ груди собаки, продолжалъ плакать, какъ болѣе счастливыя дѣти плачутъ на груди своей матери. Это была какъ бы мольба о помощи слабаго къ сильному. Никто не можетъ сказать, какія мысли пробудились въ мозгу животнаго. Огромная собака не зарычала на этотъ разъ; медленно, медленно начала она опускаться къ землѣ вмѣстѣ съ своей ношей, пока не легла такъ, что руки мальчика сохранили свое положеніе и его мокрое лицо

осталось прижатымъ къ мохнатой шерсти собаки. Когда Линни поднялся и вытеръ глаза, поднялась и собака и лизнула его въ щеку; затѣмъ она послѣдовала за мальчикомъ въ домъ, послъдовала, а не пошла впередъ, какъ это было въ ея обычаѣ.

Съ этого момента собака Локсъ и мальчикъ Линни сдълались товарищами. Когда Крюисъ и цыганка напивались, они имъли обыкновеніе бить Линни, чтобы заставить его плакать и просить пощады. Это было ихъ развлеченіемъ. Вотъ, въ одну изъ такихъ минутъ они и узнали о новомъ товариществъ. Опьянъвшая женщина начала грозить ребенку и схватила уже ремень, висъвшій на стънъ.

Собака, лежавшая у очага, медленно встала; когда цыганка повернулась съ оружіемъ въ рукахъ, между нею и мальчикомъ стояло могучее животное, злобно оскаливъ зубы, съ пылающими глазами и страшно взъерошенной шерстью. Женщина взмахнула ремнемъ, но не осмълилась ударить. Локсъ поднялся на заднія лапы, положилъ переднія лапы на грудь цыганки и, раскрывъ пасть, страшно зарычалъ. Женщина закричала и выпустила ремень. Локсъ также выпустилъ ее, и если когда либо собака злобно смъялась, конечно Локсъ смъялся въ ту минуту. Если бы онъ не былъ настолько цъннымъ сторожемъ, его застрълили-бы въ тотъ же день.

Съ тѣхъ поръ Линни не били въ присутствіи его новаго союзника. Тѣмъ не менѣе жизнь мальчика была ужасна. Когда Крюисъ обезумѣвалъ отъ пьянства, приходилось и женщинѣ, и мальчику спасать свою жизнь бѣгствомъ изъ хижины. Даже и Локсъ отступалъ и уходилъ, хотя съ большимъ достоинствомъ и какъ бы протестуя негодующимъ рычаніемъ.

Когда Линни исполнилось 14 лѣтъ, старый фермеръ умеръ и его ферма по близости отъ деревни была куплена пріѣзжимъ ученымъ джентльмэномъ, которому понравился старый домъ и его уединенное положеніе. Однажды Линни, выгнанный отцемъ, оставался цѣлыхъ два дня внѣ дома. Не рѣшаясь, можетъ быть изъ гордости или изъ застѣнчивости, попросить пищи и разсказать о своемъ затруднительномъ положеніи, мальчикъ просидѣлъ все время въ болотѣ съ собакой. Локсъ раздобылъ себѣ павшую овцу и вернулся въ самомъ прекрасномъ настроеніи, но издавая противный запахъ. Линни былъ не въ состояніи ѣсть испорченную баранину и заплакалъ отъ слабости и голода.

Въ такомъ видъ его нашелъ шедшій по болоту новый владълецъ фермы; распросивъ его очень ласково и очень осторожно, онъ подълился съ нимъ сандвичами, которыми запасся въ виду продолжительной прогулки. Послѣ того, какъ они поѣли, незнакомый джентльмэнъ задалъ еще нѣсколько вопросовъ, а когда мальчикъ снова залился слезами, незнакомецъ положилъ ласково свою руку на его плечо. Въ то же мгновеніе раздался шумъ: порывистый скачокъ, громкое рычаніе, и—съ быстротою молніи человѣкъ былъ опрокинутъ чѣмъ то горячимъ, трепещущимъ, какимъ то ураганомъ, пронесшимся надъ нимъ. Незнакомый джентльмэнъ лежалъ навзничь на примятомъ верескѣ, а мальчикъ, охвативъ руками освирѣпѣвшее чудовище, заслонялъ собой раскрытую пасть, тянувшуюся къ горлу опрокинутаго человѣка.

Съ трудомъ удалось оттащить Локса. Новый владѣлецъ фермы поднялся; Линни сдѣлалъ то, что ни одна живая душа не осмѣлилась бы сдѣлать съ Локсомъ: онъ выдралъ его за уши и выбранилъ. Одну короткую секунду казалось, что огромная собака загрызетъ своего молодого товарища; его рычаніе походило на стонъ; онъ припалъ къ землѣ, весь ощетинившись, дрожа каждымъ нервомъ, прерывисто дыша и уткнувъ морду въ землю, пока Линни осыпалъ его ударами и бранилъ его. Когда мальчикъ выпустилъ его ошейникъ, онъ всталъ и медленно пошелъ, непримиренный и полный гнѣва, но щадящій того, кого любилъ.

"Онъ подумалъ, что вы хотите обидъть меня", сказалъ Линни. "Въ такомъ случаъ онъ былъ правъ. Приходите ко мнъ каждый разъ, когда вздумается, и приводите съ собой собаку. И помните, что если это опять случится....

"Это" всегда случается, сказалъ печально Линни.

"Въ такомъ случаъ приходите и оставайтесь у меня сколько понадобится. Не бродите по болотамъ. Приходите ко мнъ и приводите собаку".

"Это" случилось снова; Линни воспользовался приглашеніемъ своего новаго друга и былъ принятъ съ сердечнымъ привѣтомъ; но онъ не смогъ "привести" собаку.

Локсъ былъ не таковскій, чтобы его можно было привести, куда онъ не хотѣлъ идти. У него были свои взгляды. Онъ думалъ, что защищалъ Линни отъ врага; теперь онъ зналъ, что это не такъ и въ сознаніи этомъ была горечь. Онъ опрокинулъ нападавшаго на его возлюбленнаго, а этотъ возлюбленный прибилъ его и соединилъ свои силы съ чужимъ противъ него.

Линни прибилъ и оскорбилъ его. Изумленный и взбѣшенный, Локсъ не только пощадилъ его жизнь, но и простилъ ему. Съ этого дня его обожаемый Линни и этотъ чужой человѣкъ встрѣчались постоянно.

Мальчикъ былъ умный и вдумчивый. Его новый другъ заинтересовался имъ и дѣлалъ все, что могъ, чтобы научить и воспитать его. Линни переживалъ теперь настоящее счастье. Онъ оставался все менѣе дома и все болѣе на фермѣ. Но Локсъ никогда не ходилъ туда. Онъ сопровождалъ Линни до изгороди, окружавшей небольшой выгонъ, по которому шла дорожка на ферму; здѣсь онъ останавливался, ощетинивался и поворачивалъ назадъ съ тяжелымъ стономъ. Ни разу онъ не поддавался на льстивыя ласки своего врага и замѣстителя.

Однажды онъ встрътилъ его наединъ. Кроткій ученый, обернувшись, увидълъ внезапно огромное животное, притаившееся позади живой изгороди, съ смертельной ненавистью въ глазахъ. Кроткіе безстрашные человъческіе глаза встрътились съ глазами Локса, и собака, зарычавъ, пошла прочь. Однажды, когда Линни шелъ на ферму, Локсъ неистовствовалъ, носясь по деревнъ подобно разрушительному демону; онъ убилъ кошку и маленькую собаку, опрокинулъ дъвушку, которая доила корову и пролилъ все ея молоко; онъ завершилъ свои разбойничьи похожденія ожесточенной битвой съ Тимомъ, сильной собакой шотландской породы, принадлежавшей викарію и принимавшей всъ непріятельскіе вызовы, не разбирая, имълись-ли шансы на побъду, или не имълись. Да и самъ викарій былъ неукротимый спорщикъ.

Результатомъ этой битвы была тяжкая болѣзнь Тима, а у Локса было разорвано ухо. Повидимому, это укротило его тревожное настроеніе. Когда Линни вернулся съ фермы, онъ радостно замахалъ хвостомъ. Въ слѣдующій разъ, когда его идолъ вступилъ на выгонъ, ведущій къ фермѣ, Локсъ отправился домой, улегся поперекъ двери и забавлялся тѣмъ, что не впускалъ въ хижину ни Крюиса, ни цыганку, пока не вернулся Линни.

"Въ вашей собакъ много человъческаго", сказалъ кроткій ученый Линни. "Бъдное животное! Оно ревнуетъ. Если души животныхъ подвигаются къ человъчности, какъ нъкоторые думаютъ, въ такомъ случаъ съмена добра и зла, радости и страданія должны быть посъяны много ранъе того, какъ ихъ пожнетъ человъкъ. Вашъ Локсъ и Молли Копельстона уже достигли индивидуальности; но они такъ-же не похожи другъ на друга, какъ вы не похожи на стараго Копельстона. Если человъкъ строитъ себъ будущее своими поступками, эти два пса возводятъ для себя совершенно различное будущее. Посмотрите на Молли, послушную и кроткую, неподвижную и осторожную, и на этотъ бъшеный

фонтанъ энергіи. Интересно прослѣдить, гдѣ начинаются причины видимыхъ нами послѣдствій".

Зима, о которой была рѣчь, отличалась жестокими холодами и въ срединѣ января поднялась свирѣпая снѣговая метель. Еще до начала метели цыганка съ своимъ осломъ отправилась за провизіей. Крюисъ, Линни и Локсъ остались одни. Линни въ этотъ день собирался пойти на ферму, но погода задержала его.

Локсъ, смутно радуясь этому, улегся въ самомъ хорошемъ настроеніи у ногъ Линни, покинувъ свое обычное мѣсто у очага. За послѣднее время онъ дѣлалъ это каждый разъ, когда имѣлъ возможность быть поближе къ своему идолу; казалось, онъ боялся, чтобы Линни внезапно не ускользнулъ отъ него; въ этомъ чувствовался странный павосъ, до того несвойственна была Локсу такая покорность.

Въ домѣ было очень мало пищи, но къ сожалѣнію—вдоволь водки. Крюисъ принялся пить. А къ вечеру, когда буря разбушевалась и морозъ усилился до чрезвычайности, Крюисъ дошелъ до настоящаго бѣшенства; онъ осушилъ послѣднюю бутылку и заоралъ на Линни, посылая его за другой. Бѣдный Линни попробовалъ протестовать, и тогда обезумѣвшій человѣкъ вскочилъ съ намѣреніемъ ударить мальчика. Локсъ поднялся, рыча, и сталъ между отцемъ и сыномъ. Но Крюисъ, сохранившій еще искру сознанія, не посмѣлъ ударить собаку. Лишь разразился дикими ругательствами. Шатаясь, подошелъ онъ къ двери, открылъ ее и крикнулъ сыну, чтобы тотъ уходилъ съ глазъ долой.

Крутящійся снъгъ ворвался въ хижину и вътеръ завылъ такъ зловъще, словно въ мукахъ застонала погибающая душа.

"Отецъ", молилъ мальчикъ со слезами, "вы не можете сдълать этого. Вы не можете меня выгнать въ такую ночь. Я умру. Лучше ужъ убейте меня".

Пьяный человъкъ разразился проклятьями и потянулся къ ружью, которое висъло на стънъ. Оно не было заряжено, цыганка вынула изъ предосторожности зарядъ, но Линни не зналъ того и—пустился бъжать. Локсъ послъдовалъ за нимъ. Нъсколько мгновеній свътъ изъ двери освъщалъ ихъ путь, но вскоръ порывъ вътра захлопнулъ дверь и вокругъ ихъ сдълалось совершенно темно. Снъгъ залъплялъ глаза, наметенные сугробы мъшали идти, мракъ сгущался и пугалъ, ледяной вътеръ захватывалъ дыханіе, холодъ леденилъ сердце. Линни боролся отчаянно и слъдовалъ за Локсомъ. Сила бури сказалась даже на сильной собакъ; когда они достигли сънного сарая у подножія Эксмурскихъ холмовъ,

мальчикъ былъ близокъ къ обмороку; онъ упалъ на снѣговой сугробъ, образовавшійся внутри сарая, застоналъ и закрылъ глаза, съ трудомъ переводя дыханіе. Локсъ улегся около него и началъ лизать его лицо и руки. Линни попытался обнять мохнатую шею своего вѣрнаго товарища, но не могъ. Онъ еще не вышелъ изъ дѣтскаго возраста, а такая борьба могла обезсилить и взрослаго человѣка. Онъ началъ засыпать.

Ни одинъ человъкъ не могъ бы сказать, подозръвалъ-ли Локсъ, какая опасность грозила предмету его обожанія; ни одинъ человъкъ не могъ знать, какую борьбу вынесъ онъ въ эту ночь. Нужно только не забывать, что въ теченіе цълаго года онъ не переставалъ слъдить за посъщеніями Линни того новаго друга, котораго Локсъ ненавидълъ всъми силами своей изумленной, ревнивой и страстной души. Въ теченіе цѣлаго года онъ упорно боролся и съ лаской, и съ приказаніями Линни и отказывался переступить черту, за которой открывалась дорога къ дому ненавистнаго соперника. Локсъ привелъ Линни подъ защиту кровли; онъ легъ рядомъ и лизалъ его руки и лицо. Онъ исчерпалъ всъ свои ресурсы, больше онъ не могъ сдълать ничего для Линни; но можетъ быть тотъ человъкъ на фермъ могъ помочь? Локсъ поднялся, медленно подошелъ къ двери сарая и сталъ смотръть; обрывокъ разорванной цъпи на его ошейникъ позванивалъ, когда онъ шелъ. Онъ тоже былъ истощенъ и цъпенълъ отъ жестокаго холода. Снъгъ пересталъ падать, но вътеръ бушевалъ по прежнему, холодъ захватывалъ дыханіе и глубокіе сугробы мъшали идти.

Въ это время ученый сидълъ, гръясь у горящаго очага; по другую сторону очага сидъла его сестра, тихая пожилая лэди, а у ея ногъ лежала собака, преданный членъ семьи ученаго.

"Что за ночь!" сказала сестра, "надъюсь, что нътъ ни одного заблудившагося; въ такую бурю нътъ спасенія и можетъ быть завтра мы услышимъ о какой нибудь жертвъ".

Пока она говорила, послышался легкій звукъ за дверью. Они сидѣли въ комнатѣ, которая служила кухней на фермѣ; дверь открывалась въ маленькій, окруженный стѣною садъ. Слабый металлическій звонъ раздался за дверью, собака у очага залаяла. Тогда звукъ затихъ и послышалось тяжелое дыханіе, визгъ и царапанье большой собаки за дверью. Собака внутри завыла, ученый всталъ и открылъ дверь; вѣтеръ ворвался съ воемъ, снѣгъ запорошилъ весь маленькій садъ, покрывъ бѣлыми подушками кусты лавенды у самой двери. Тамъ не было никакой собаки. Ученый

закрылъ дверь и сълъ на прежнее мъсто; опять раздался звонъ цъпи, царапанье и визгъ у самой двери. Собака у очага вскочила и побъжала, воя, къ двери. Снова дверь была открыта и снова за ней лежалъ чистый снъгъ, безъ признака какихъ бы то ни было слъдовъ.

"Господи, Боже мой, ужъ не привидъніе ли это собаки?" сказала сестра ученаго. "И ни одного слъда лапъ на порогъ! А между тъмъ дверь сотрясалась отъ царапанья большой собаки".

"Это — собака Линни Крюиса. Я знаю звукъ ея ошейника".

"Но въдь ты знаешь, что Линнину собаку нельзя было притянуть сюда никакими веревками".

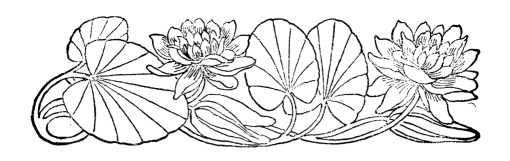
Ученый прислушивался, держась за ручку двери. Еще разъ послышался визгъ и царапанье лапъ.

"Очень хорошо", сказалъ ученый спокойно, какъ бы отвъчая невидимому существу, "я сейчасъ иду; подожди, пока я добуду фонарь и разбужу людей".

Онъ поднялъ спящихъ работниковъ и они пошли съ лопатами и фонарями, закутавшись отъ холода и заквативъ съ собой водки. Имъ пришлось выдержать тяжелую стычку съ бурей. Не было видно никакихъ слъдовъ на гладкихъ сугробахъ на дворъ фермы, не было слъдовъ и на выгонъ. Но въ полъ, въ нъсколькихъ ярдахъ отъ того плетня, сдълавшагося границей, за которую ревнивая тоска Локса не дозволяла ему переступить, лежалъ трупъ большой собаки, уже похолодъвшій, на томъ самомъ мъстъ, гдъ она упала, истощенная борьбой съ холодомъ и бурей. Слъды ея лапъ были на половину занесены, но ихъ все же можно было различить, хотя и съ трудомъ; они вели къ сънному сараю, гдъ въ эту ночь въ мукахъ рожденія возникала въ душъ звъря новая душа. Мальчикъ, за котораго Локсъ умеръ, остался жить. Онъ больше не возвращался въ хижину Майльса Крюиса. Онъ прожилъ добрую и полезную жизнь и всегда сохранялъ нѣжное воспоминаніе о своемъ дикомъ, но върномъ товарищъ и-думалось ему-придетъ когда нибудь день, когда онъ такъ или иначе уплатитъ свой долгъ той душъ, которой онъ помогъ родиться на свѣтъ.

Переводъ съ англійскаго Е. П.





# Обозрѣніе Теософической литературы.

"Le Lotus Bleu" приводитъ in extenso двъ лекціи, прочитанныя А. Безантъ въ іюнъ текущаго года въ Парижской ложъ и ръчь, озаглавленную "Le Message de Giordano Bruno", произнесенную ею въ большой аудиторіи Сорбонны при стеченіи публики въ нъсколько тысячъ человъкъ.

Въ первой лекціи: "Учителя Мудрости и Путь къ Нимъ" она разъяснила, что изъ себя представляютъ эти Высокія Существа, закончившія человъческую эволюцію и принимающія дъятельное участіе въ очищеніи и просвѣтленіи міра. Путь къ Нимъ былъ издревле извъстенъ и христіанству, и восточнымъ религіямъ. Какъ на Западъ, такъ и на Востокъ онъ по существу своему одинаковъ и разница состояла лишь въ томъ, что путь, по которому шли христіанскіе подвижники, быль по преимуществу эмоціоналенъ и мистиченъ, восточный же путь былъ болѣе интеллектуаленъ и научно разработанъ. Оба они содержатъ ступени очищенія, просвътленія, ведущія къ высшимъ посвященіямъ. Но главнымъ и необходимымъ факторомъ для того, чтобы приблизиться къ Учителямъ Мудрости и удостоиться стать Ихъ помощниками въ ускореніи эволюціи міра, является совершенное отреченіе отъ личной жизни, личныхъ желаній, личныхъ стремленій, какъ бы высоки они ни были, и готовность безкорыстно и беззавътно служить человъчеству.

Вторая лекція имѣла темой историческое развитіс современной Пятой Расы съ ея пятью суб-расами и нарожденіе новой, шестой суб-расы, имѣющее возникнуть въ Сѣверной Америкѣ, гдѣ этнологи уже нашли новый типъ человѣчества, очень утонченный и интеллектуальный, подтверждая тѣмъ предсказаніе

Е. П. Блаватской, что въ Америкъ именно зародится данная субраса. Въ связи съ вопросомъ объ образованіи Шестой Коренной Расы, она тоже писала, къ великому негодованію ученыхъ, что эта раса будеть имъть и свой материкъ, который поднимется со дна Тихаго Океана. Нынъ же сама наука предсказываетъ нарожденіе новаго материка, имъющаго появиться въ Великомъ Океанъ, въ силу того, что дно его теперь уже испытываетъ сильныя колебанія (до тысячи землетрясеній въ мъсяцъ), вслъдствіе чего на поверхности его уже появились и вырастаютъ на нашихъ глазахъ новые острова. Слъдовательно и тутъ положенія Е. П. Блаватской подтверждаются новъйшими научными данными.

Въ лекціи о Джіордано Бруно А. Безантъ изложила главныя положенія его философіи: имманентность Бога во вселенной, нравственная эволюція человѣка, значеніе мысли, единство жизни, дъйствующей въ матеріи, —положенія, приведшія его на костеръ. "Идеи эти распространяются теперь во всей Европъ, во всемъ мірѣ и имя имъ—теософія". Лекція имѣла огромный успѣхъ и нѣкоторыя фразы вызвали особенно одобреніе публики: "Безчестіе хуже смерти; смерть разрушаетъ тѣло, безчестіе губитъ душу". "Пламя костра, сжегшаго Джіордано Бруно, стало лучами солнца свободы совѣсти, которое сіяетъ нынѣ надъ Европой". "Вы можете выбирать между паденіемъ въ тину и восхожденіемъ на вершины; вы достигнете вершинъ путемъ любви къ истинѣ и къ красотъ. Но помните, что разъ выборъ сдѣланъ, надо принять и его послѣдствія".

Вся парижская пресса и нѣкоторыя провинціальныя газеты отозвались на эту лекцію, отмѣтивъ высокій идеализмъ лектора, осуществляемый ею въ жизни.

Въ Adyar Bulletin мы читаемъ статью Ч. Ледбитера о пищъ. Онъ разъясняетъ всю важность чистыхъ, магнетическихъ вибрацій пищи, поглощаемой, нами и совътуя тщательно слъдить за чистотой ея приготовленія, указываетъ на значеніе магнетическихъ токовъ, исходящихъ изъ рукъ лицъ, приготовляющихъ ее. Въ заключеніе онъ говоритъ, что многія женщины, мнящія себя изящными и тонкими, ужаснулись бы, если бы онъ могли видъть тъ существа съ кровавыми разинутыми ртами, что толпятся вокругъ нихъ въ мясной лавкъ, гдъ онъ выбираютъ "трупы, усъивающіе собою поле битвы между низменной жаждой крови и Божественной Жизнью, воплощенной въ животномъ царствъ".

Придетъ время, когда тѣ, что поддерживали эти ежедневныя гекатомбы безполезнаго убіенія формъ, чрезъ которыя Логосъ

терпъливо силится проявить Себя, очутятся лицомъ къ лицу съ Нимъ и услышатъ, какъ Голосъ, вызвавшій къ жизни міры, произнесетъ страшную истину: "Такъ какъ вы сдълали это одному изъ сихъ братьевъ Моихъ меньшихъ, то сдълали Мнъ".

Въ статъъ "Дъйствіе молитвы на характеръ" выясняется все значеніе молитвы для формированія духовнаго облика человъка и приводится, между прочимъ, интересное подтвержденіе теософическихъ данныхъ наукой. Докторъ Барадюкъ, спеціалистъ по нервнымъ болъзнямъ, демонстрировалъ въ Парижъ, что интенсивная молитва выливается въ форму огненнаго языка, а д-ръ Пиблсъ (Peables) разсказываетъ въ одномъ изъ своихъ трудовъ, какъ согласно условію шесть набожныхъ лицъ собрались въ помъщеніи, находящемся на вершинъ Эйфелевой башни на молитвенное собраніе, во время котораго была снята фотографія, ясно и отчетливо изобразившая мысли и стремленія присутствовавшихъ "поднимавшіяся въ видъ столба оиміама, какъ бы несясь прямо къ престолу Всевышняго".

Въ Adyar Bulletin помъщена небольшая статья, очень утъшительная для того, кто долгое время направлялъ всъ свои усилія на достиженіе какой-нибудь цѣли въ области самосовершенствованія и все же ея не достигнулъ, безпрестанно падая и падая на пути. Авторъ этой статьи сравниваетъ этотъ процессъ съ веревкой, которую фабрикантъ испытываетъ на прочность, натягивая ее, пока она не лопнетъ. Если прочность ея должна быть, скажемъ, въ 100 очковъ, но она лопнетъ при 105 или 110, то она значитъ годна въ дѣло; точно также и люди, могущіе быть использованы для работы, испытываются до крайняго напряженія, и если они выдерживаютъ его свыше нормы, то хотя бы они въ концѣ концовъ и пали, они все же доказали, что обладаютъ силой, требуемой для совершенія того или другого труда.

На ежегодной конвенціи въ Англіи въ нынѣшнемъ году предсѣдательствовала А. Безантъ и согласно отчету, помѣщенному въ Adyar Bulletin, въ своей рѣчи она коснулась двухъ важныхъ вопросовъ: вопроса объ особо внимательномъ отношеніи ко вновь вступающимъ молодымъ членамъ Т. О., такъ какъ вслѣдствіе важности даннаго историческаго момента, къ Обществу присоединяются нынѣ души, уже работавшія вмѣстѣ въ прежнихъ жизняхъ—и вопроса о терпимости. Она отмѣтила склонность, начинающую проявляться въ теософической сферѣ, склонность какъ бы считать обязательными для всѣхъ извѣстныя мнѣнія или положенія, опираясь на авторитетъ того или другого

лидера. Она предостерегаетъ общество отъ этой тенденціи. "У насъ еретиковъ нѣтъ", сказала она. Каждый изъ насъ свободенъ исповѣдывать свои убѣжденія, каковы бы они ни были, исповѣдывать ихъ сильно и неотступно, но никто не имѣетъ права предписывать другому, что именно онъ долженъ думать и говорить. "Истина есть Свѣтъ и тѣ, что имѣютъ глаза, видятъ его, а тѣ, что его не видятъ, должны ждать, пока глаза ихъ откроются. Истина—какъ солнце. А солнце не споритъ, не требуетъ признанія; оно только свѣтитъ. Такъ и Истина. Она вѣчно сіяетъ, но иногда глаза наши затуманены облаками предразсудковъ, самомнѣнія; но съ каждымъ днемъ тучи все больше и больше будутъ разсѣиваться, и глаза наши—раскрываться.

Итакъ сохранимъ полную свободу въ нашей средѣ; пусть и

Итакъ сохранимъ полную свободу въ нашей средѣ; пусть и истина и всѣ заблужденія будутъ высказаны открыто; заблужденія скорѣе гибнутъ при солнечномъ свѣтѣ, чѣмъ когда они скрыты подъ землей. Докажемъ нашу любовь, нашу лойяльность Истинѣ своей вѣрой въ ея Сіяніе. И прежде всего не будемъ отождествлять лойяльность Истинѣ съ лойяльностью личности; но будемъ помнить, что лойяльность личности правильна только въ томъ случаѣ, если эта личность воплощаєтъ въ себѣ по вашему мнѣнію большую долю Истины, чѣмъ другая; это равносильно лойяльности Истинѣ,—воплощенной Истинѣ—и такая лойяльность подниметъ васъ и никогда не сдѣлаетъ васъ узкими, ханжами или суровыми по отношенію къ тѣмъ, что не видятъ Истины именно такъ, какъ вы ее видите".

Въ англійскомъ журналѣ *The Lotus Journal* мы читаемъ отчеть объ образованіи ордена Круглаго Стола для дѣтей отъ 13—21 г. Основными принципами его являются: чистая жизнь, открытый умъ, чистое сердце, любознательность, братское отношеніе ко всему міру, неослабное служеніе Любви.

Въ американскомъ *Theosophic Messenger* сообщено, что д-ръ Кильнеръ—не теософъ и не оккультистъ,—открылъ возможность наблюденія человъческой ауры путемъ химическихъ процессовъ. Онъ говоритъ, что она состоитъ изъ силы, эманирующей изъ тъла, невидимой какъ и всъ силы, но которую можно обнаружить путемъ воздъйствія на окружающій эфиръ или атмосферу. Онъ дълитъ ее на три части: на эфирный двойникъ, внутреннюю и наружную ауру.

Въ *The Path* мы имъемъ прекрасную статью о дружбъ, выясняющую все значеніе върной, искренней, безкорыстной дружбы, которая, обладая перечисленными качествами, является общеніемъ

между духомъ и духомъ и возобновляется во многихъ послѣдовательныхъ воплощеніяхъ и, наконецъ, обращается въ безсмертную дружбу. Она пробуждаетъ всѣ факторы образованія характера, воспитывая великодушіе, честность, терпимость, правдивость, самообладаніе. Вмѣстѣ съ тѣмъ истинная дружба составляетъ зерно, изъ котораго вырастаетъ любовь ко всему человѣчеству.

Въ томъ же журналѣ есть другая статья, озаглавленная "Дѣти Свѣта". Авторъ называетъ такъ всѣхъ "малыхъ сихъ", "нищихъ духомъ", которые составляютъ, несмотря на всю свою скромность, самые существенные и неотъемлемые жизненные центры какъ Т. О-ва, такъ и всякой организаціи, преслѣдующей безкорыстныя цѣли. Они тихи, мнѣнія своего не высказываютъ и мнѣнія ихъ, можетъ быть, и не очень глубокомысленны съ нашей интеллектуальной точки зрѣнія, но мы должны всегда помнить, что они сіяютъ тѣмъ истиннымъ свѣтомъ, что одинъ только освѣщаетъ путь, и мы должны благоговѣйно преклоняться передъ величіемъ, которое мы не способны еще вполнѣ оцѣнить.

Интересна статья Роберта Гарднера, "The Negative and the Positive Path", открывающая новые горизонты.

Негативнымъ путемъ, путемъ отрицанія онъ называетъ практику Востока, достигающаго просвѣтленія и ощущенія космической жизни чрезъ отрѣшеніе отъ жажды жить, жажды ощущеній, жажды роста. Онъ противопоставляетъ ему Западный путь, теперь лишь намѣчающійся и приводящій къ познанію той же космической Единой жизни путемъ изученія матеріи, работы въ матеріи и чрезъ жизнь чувствъ и ощущеній.

Этотъ новый путь, говоритъ онъ, сдѣлался возможнымъ для насъ благодаря тому, что человѣчество въ своемъ нисхожденіи въ матерію пріобрѣло новыя соціальныя, нравственныя и умственныя способности; узкая тропа индивидуальнаго Я превратилась въ болѣе широкій путь соціальнаго Я и космическое сознаніе будетъ все менѣе и менѣе дѣломъ искусственнаго, усиленнаго роста и все болѣе и болѣе станетъ естественнымъ ростомъ всего человѣчества. Смертъ стараго Я и отреченіе отъ него будетъ поглощаться побѣдой новаго отождествленнаго съ міромъ Я. "Цѣль космическаго сознанія одна и та же, достигнута ли она отрѣшеніемъ или утвержденіемъ. Но на позитивномъ пути, который Западный умъ начинаетъ раскрывать, лозунгомъ является не убіеніе жизни, плоти и міра", а "подъемъ надъ матеріей, овладѣніе ею, проникновеніе ея дыханіемъ и огнемъ Вѣчнаго, съ тѣмъ, чтобы побѣдить смерть раздѣленія жизнью единства".

Въ нѣмецкомъ журналѣ "Die Theosophie", одинъ изъ библіотекарей Адіарской библіотеки, ванъ-Маненъ разсказываетъ намъ, какъ въ данную библіотеку случайно попалъ одинъ исписанный листъ, очевидно вырванный изъ какой-то древней книги. Путемъ своего необычайнаго ясновидѣнія, Ч. Ледбитеръ открылъ, что листъ этотъ входитъ въ составъ книги, являющейся переводомъ, сдѣланнымъ однимъ изъ великихъ мудрецовъ, съ документа, составлявшаго величайшую драгоцѣнность еще въ Атлантидѣ.

Д-ръ Гюббе-Шлейденъ въ короткой замъткъ устанавливаетъ тъ четыре свойства, что должны сопутствовать преподанію Истины: распознаваніе доли Истины во всякомъ мнѣніи—терпимость; выборъ аспекта Истины, подходящаго къ каждому данному случаю—остороженость; умѣнье распознавать, какъ, гдѣ и какимъ образомъ можно плодотворно раскрыть Истину-приспособленіе и наконецъ, форма, въ которую она должна быть облечена—красота.

Вышелъ въ свътъ второй томъ книги Ч. Ледбитера "The Inner Life", представляющей изложеніе вечернихъ бесъдъ въ Адіаръ. Она полна необъятнаго интереса и содержитъ много цънныхъ свъдъній относительно астральной жизни, эволюціи расъ и т. п.

Итальянская Секція издала брошюру, озаглавленную: "Членамъ Т. О-ва", гдѣ собранъ цѣлый рядъ статей нашихъ лидеровъ, касающихся дѣятельности теософа, работы теософа въ самомъ О-вѣ и внѣ его. Прочитавъ эту книжку, вновь вступающій членъ можетъ составить себѣясное понятіе о значеніи предстоящей ему внутренней и внѣшней работы.

Въ октябрьскомъ номерѣ "Bolletino della Societa teosofica italiana" помѣщенъ in extenso докладъ А. А. Каменской "О русскихъ бардахъ", прочитанный ею на одномъ изъ теософическихъ собраній въ Генуѣ въ сентябрѣ текущаго года.

В. Пушкина.





# Хроника Теософическаго движенія.

- <u>—</u> 17 ноября была 3-я годовщина со дня основанія Россійскаго Теософическаго Общества въ С.-Петербургъ. Въ этотъ день члены собрались для дружеской бесъды за чаепитіемъ.
- 20—21 ноября состоялось общее годовое собраніе Р. Т. О-ва, на которомъ были произведены выборы Предсъдателя, 2 членовъ Совъта и Ревизіонной Комисіи. Предсъдателемъ избранъ на слъдующее трехльтіе А. А. Каменская въ Совъть вступили Э. Д. Пантеніусъ и П. И. Тимофъевскій. Въ Ревизіонную Комисію избраны: Е. В. Родзевичъ, Ю. Н. Кирпичникова, Е. Ф. Писарева, Н. И. Эрасси, К. К. Латынинъ.

На собраніи прочитанъ и утвержденъ годовой отчетъ О-ва и сообщено о работъ текущаго года.

- Предсъдательница Кіевскаго отдъла сдълала въ октябръ турнэ и прочла рядъ лекцій по Теософіи въ Ростовъ-на-Дону, въ Харьковъ и Полтавъ.
- Предсъдательница Калужскаго отдъла, Е. Ф. Писарева, прочла 22 октября въ Художественномъ Кружкъ лекцію о само-убійствъ.

Въ томъ-же помъщеніи, 23 октября, членъ Р. Т. О-ва, П. Д. Успенскій сдълалъ докладъ о "Сверхчеловъкъ".

- 23 ноября въ залѣ Ж. В. Б. О-ва Е. Ф. Писарева прочла докладъ: "Сила мысли" въ открытомъ собраніи Р. Т. О-ва.
- <u>—</u> 26 ноября въ залъ Соляного Городка Е. М. Кузминъ прочелъ публичную лекцію на тему: "Беклинъ и задачи искусства".
- = 26 октября состоялось первое открытое собраніе Р. Т. О-ва въ настоящемъ сезонъ, въ С.-Петербургъ, въ помъщеніи Женскаго В.-Б. О-ва.

- <u> Р. Т. О-во получило въ даръ завъщанные А. П. Ганенфельдъ библіотеку и 100 р.</u>
- 4 ноября Ц. Л. Гельмбольдтъ сдълала въ закрытомъ собраніи Московскаго отдъла Р. Т. О-ва докладъ: "Духовная жизнь Англіи".
- 6 ноября А. А. Каменская прочла въ открытомъ собраніи Московскаго отдѣла Р. Т. О-ва лекцію на тему: "Задачи духовной культуры въ свѣтѣ Теософіи".
- Въ декабръ состоится въ Берлинъ десятый годовой съъздъ Нъмецкой Секціи Международнаго Теософическаго Общества.
  - 9 декабря будетъ дъловое собраніе.
  - 10 декабря—рядъ докладовъ и пренія.
  - 11 декабря—продолженіе преній и бесѣдъ.
- 12 декабря 8 ч. веч. (Wilhelmstrasse, 92—93) д-ръ Р. Штейнеръ прочтетъ лекцію. Художественныя иллюстраціи къ докладу исполнитъ М. Сиверсъ.

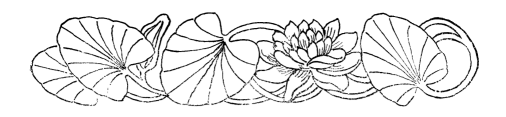
Во время съъзда будетъ читаться для членовъ Р. Т. О-ва серія лекцій д-ра Р. Штейнера: "о Пневматеософіи". Одна изъ этихъ лекцій будетъ публична.

- На съъздъ Кубанской \*) Секціи Теософическаго Общества (7-ая годовщина) былъ снова выбранъ генеральнымъ секретаремъ на слъдующее трехлътіе г. Рафаэль де-Албеаръ.
- Въ мѣстечкѣ Швенингенъ (Бельгія) устроена при Теософическомъ центрѣ санаторія для теософовъ, желающихъ отдохнуть и возстановить свои силы въ хорошихъ условіяхъ и симпатичной атмосферѣ. Столъ вегетаріанскій. При центрѣ библіотека и читальня.
- Главная квартира Теософическаго Общества въ Англіи переѣхала 10 ноября временно на новое мѣстожительство въ Лондонѣ: 19, Tavistock Square, W. C.

Alba.



<sup>\*)</sup> Островъ Куба.



# Хроника жизни.

— Въ газетъ "Ръчъ" было напечатано: "За послъднее время многія выходки "націоналистовъ", вызывая негодованіе, не встръчаютъ, однако, достаточнаго отпора въ обществъ, по вполнъ понятнымъ причинамъ: "націоналистамъ" предоставлена свобода говорить все, что имъ угодно, тогда какъ ихъ противники лишены этой возможности.

Но бываютъ случаи, когда молчать нельзя, какъ бы ни былъ связанъ языкъ. Такова статья А. Столыпина ("Нов. Вр.", № 12775). Онъ говоритъ:

"Необходимо понять, что расовыя особенности такъ отщепили еврейское племя отъ остального человъчества, что создали изъ нихъ особыя существа, несовпадающія съ нашимъ пониманіемъ людской природы.

"Мы можемъ ихъ наблюдать, какъ мы наблюдаемъ и изучаемъ животныхъ, мы можемъ чувствовать къ нимъ отвращеніе такого же порядка, какъ наше отвращеніе къ гіенѣ, шакалу, или пауку, но говорить о ненависти къ нимъ, значило бы поднимать ихъ до нашего уровня. Англичане же устроились такъ, что на островахъ Великобританіи нѣтъ ни одного волка, но ни одинъ англичанинъ не станетъ ни говорить, ни думать о своей враждѣ къ этому вредному хищнику...

"Только утвержденіе въ народномъ сознаніи понятія о существъ еврейской расы не какъ о существъ одной породы, но какъ о поддълкъ подъ человъка, съ которою не должно быть никакихъ точекъ общенія и соприкосновенія, можетъ послужить къ постепенному оздоровленію народнаго организма, къ приведенію самого еврейскаго племени въ состояніе достаточнаго безсилія, чтобы обезпечить его безвредность, или его исчезновеніе. Исторія знаетъ о вымершихъ племенахъ. Наука должна поставить не племя, но характеръ еврейства въ условія вымиранія".

Мы не хотимъ касаться еврейскаго вопроса по существу. Для человѣка, любящаго свою народность любовью человѣческой, а не звѣриной, ясно, что евреи, какъ всякій народъ, достойны свободы, уваженія и братской любви.

Но, помимо вопроса объ отношеніи русскихъ къ евреямъ, мы считаемъ необходимымъ указать, насколько въ статьъ Столыпина оскор-блено достоинство самого русскаго народа.

Христіанскій народъ, для котораго явленіе Христа въ Израилѣ не сказка и не орудіе политическаго изувѣрства, а живая истина, не можетъ не признать такой націонализмъ грубымъ кощунствомъ и надругательствомъ надъ святыней народной.

Поликсена Соловьева, З. Гиппіусъ, Д. Философовъ, Д. Мережковскій".

— Русская путешественница В. М. Масалова прочла недавно рядъ лекцій во многихъ городахъ Россіи, и между прочимъ въ Екатеринодаръ.

Въ первой, вступительной части своего чтенія В. М. Масалова съ рѣдкимъ оживленіемъ передаетъ свои путевыя впечатлѣнія,—"акварели", какъ она ихъ назвала, набросанныя ею во время ея путешествія по Британской Индіи. Главный городъ Индіи, Калькутта, съ ея тропической природой и флорою, съ ея пальмами, бананами, тамариндами, исполинскими царингинами, съ дикой, разноцвѣтной смѣсью восточной толпы, со слонами на улицахъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ плодами утонченной европейской цивилизаціи—съ трамваями, автомобилями, роскошными дворцами и отелями, залитая электрическимъ свѣтомъ, Калькутта, столица тропиковъ, центръ не только административной, но и умственной жизни богатѣйшей страны міра... Путешествіе по желѣзной дорогѣ внутрь Индіи, свобода въ обращеніи и благопристойность туземцевъ, ихъ полная трезвость и уваженіе къ женщинѣ, ручные тигры, дворцы розоваго камня, голубыя собаки...

Священный городъ Бенаресъ на берегахъ Ганга — центръ духовной жизни индусовъ, разнообразіе религіозныхъ толковъ туземцевъ, уличная жизнь толпы, почитаніе священной рѣки—Ганга... Все это и многое еще прозвучало такъ живо, такъ естественно, такъ одухотворенно! Жаль, что это интересное чтеніе не сопровождалось иллюстраціями на экранѣ. Не бывшему въ Индіи кое-что могло быть не вполнѣ яснымъ, вслѣдствіе необходимой сжатости лекціи; но автору настоящаго очерка это доставило тѣмъ большее наслажденіе, что живо воскресило въ памяти многое, видѣнное лично на тропическомъ Востокѣ. Во второй и главной части чтенія лекторша описываетъ различныя религіи туземцевъ Индіи. Ихъ вѣру въ переселеніе душъ, то огромное

почтеніе, которымъ у индусовъ пользуется душа преимущественно передъ тѣломъ. "У насъ многіе еще сомнѣваются, въ существованіи души... Въ Индіи въ этомъ никто не сомнѣвается, но многіе готовы усомниться въ существованіи своего тѣла! "Эта фраза прозвучала какъ ударъ хлыста по нервамъ! — Тысячи факировъ почти голыхъ, худыхъ, жалкихъ снуютъ вездѣ и показываютъ желающимъ опыты укрощенія змѣй и другіе свои "фокусы". Правда у змѣй вырваны ядовитые зубы, а многіе изъ фокусовъ основаны просто на ловкости рукъ, но не всѣ—иные опыты основаны на духовной силѣ факира, развитой имъ долгими годами волевой работы.

Лекторша лишь вскользь упомянула объ опытахъ факировъ, извъстныхъ по описаніямъ многихъ путешественниковъ. Большую часть лекціи она посвятила описанію сознательнаго развитія нашей духовной, волевой силы. Сила эта безконечна. Развитіе ея безпредѣльно. Въ насъ, европейцахъ, она находится въ зачаточномъ состояніи, дремлетъ, почти никогда не развивается, а если иногда и получаетъ развитіе, то какъ то случайно, а не сознательно. Но не вездъ это такъ. Въ Японіи есть школы, въ которыхъ учатъ развивать силу воли. Въ Индіи, помимо невъжественныхъ факировъ, есть цълый классъ людей, правда, весьма немногочисленный, поставившій своей исключительной задачей развитіе своей духовной силы. Люди эти называются іогами, всъ безусловно вегетаріанцы, ведутъ строго цѣломудренную жизнь; они подготовляють себя годами, учатся дышать особымъ воздухомъ, ходить, воспитывать силу воли исполненіемъ уроковъ, и, въ результать, они достигаютъ такой духовной силы, которая по понятіямъ нашей обыденной жизни кажется чудесной. Они могутъ много дней и недъль оставаться безъ пищи. Они пріучаются безусловно господствовать надъ своимъ настроеніемъ, всегда ровны, никогда не сердятся. Гнъвъ и раздраженіе порождають бользнь и укорачивають нашу жизнь. Они могутъ читать чужія мысли и запечатанныя письма. Могутъ нѣкоторое время не дышать, прекращая жизнь и возобновляя ее произвольно. Могутъ воздъйствовать на растенія, животныхъ и людей силой своей воли, ускоряя, напр., ростъ (какъ выше приведено). Одинъ іогъ (по словамъ Е. П. Блаватской) убилъ тигра своимъ взглядомъ. На людей воздъйствіе это извъстно подъ терминомъ гипнотизма (внушенія). Воздъйствіе на чужую волю можетъ происходить не только въ усыпленномъ состояніи, но и въ бодрствующемъ. Какъ на примъръ такого волевого воздъйствія на другого человъка В. М. Масалова указала на тотъ фактъ, что силою воли возможно внушить другому лицу не чувствовать боли отъ укола и тутъ же вызвалась сдълать такой опытъ съ желающими изъ публики. Явился молодой человъкъ лътъ 25 и

юная гимназистка, и лекторша обоимъ проткнула щеку булавкой отъ дамской шляпки тутъ же на глазахъ публики, причемъ не только не вышло ни капли крови, но оба заявили, что никакой боли они не ощущаютъ.

Въ заключеніе лекторша коснулась слегка вопроса о продолжительности человѣческой жизни и о безсмертіи. Человѣческій организмъ вѣчно обновляется. Смерть не есть неизбѣжный законъ природы. Смерть есть логическое послѣдствіе нашей ненормальной, неумѣренной, нездоровой жизни. Профессоръ Мечниковъ считаетъ безсмертіе возможнымъ, а долголѣтіе достижимымъ при извѣстномъ режимѣ и при современныхъ условіяхъ жизни. Во всѣхъ странахъ извѣстны случаи помолодѣнія стариковъ и старухъ, когда они получали въ полномъ смыслѣ расцвѣтъ молодости, въ родѣ превращенія Фауста. Индійскіе іоги, въ противоположность факирамъ, выглядятъ всегда тѣлесно здоровыми, молодыми, жизнерадостными; жизнь ихъ продолжается очень долго. Часто долѣе 100 лѣтъ. Но вѣдь они несовершенны; вѣдь, они только немногимъ совершеннѣе духовно, чѣмъ обыкновенные люди.

Самая манера чтенія В. М. Масаловой увлекаетъ. Необычайная простота и прямолинейность въ развитіи темы, тонкій художественный тактъ, предостерегающій ее отъ переутомленія аудиторіи излишними подробностями, соединяется у ней съ чисто женской граціей, а одухотворенные глаза горятъ фанатической преданностью и вѣрою въ духов ную мощь человѣка. Собравшаяся аудиторія наградила лекторшу дружными апплодисментами.

**—** Заграницей религіозное движеніе все болѣе и болѣе захватываетъ студенческие круги, и религіозно-этические союзы молодежи образують стройную организацію, обнимающую собою почти 2.000 универтитетовъ съ числомъ членовъ болъе 105.000 студентовъ и профессоровъ. Цъль всемірнаго студенческаго союза заключается: въ объединеніи христіанскаго студенчества и облегченіи сношеній между отдъльными членами его, въ содъйствіи тому, чтобы студенты становились учениками Христа, признавая Его своимъ Богомъ и своимъ Спасителемъ, чтобы они возрастали и развивались въ своей духовной жизни. Всемірный христіанскій студенческій союзъ ничего не разрушаетъ. Онъ признаетъ всъ христіанскія въроисповъданія со всъмъ ихъ догматическимъ и обрядовымъ матеріаломъ. Поступая въ составъ всемірнаго союза, союзъ отдъльной страны вовсе не долженъ отказываться отъ своей національной церковной самобытности. Союзъ заботится, чтобы каждый членъ его былъ какъ можно глубже религіозенъ въ той формъ исповъданія, которую онъ выбралъ; онъ ограничивается по большей части практическими вопросами личной нравственности. Изъ догматическихъ вопросовъ союзъ поставилъ необходимымъ основнымъ принципомъ вѣру въ Божество Іисуса Христа. Въ Америкѣ уже около половины студенчества состоитъ въ союзѣ... Въ Москвѣ и въ Петербургѣ тоже уже появились христіанскіе студенческіе кружки. Офиціальные представители церковности относятся къ союзу какъ то недовѣрчиво, боясь, что въ средѣ его нѣтъ-нѣтъ, да и откроются какія либо такія религіозныя теченія, которыя могутъ быть поставлены въ вину всѣмъ участникамъ союза; многихъ смущаетъ, вѣроятно, международный характеръ и какъ бы внѣвѣроисповѣдное положеніе членовъ союза. (Свѣдѣнія почерпнуты изъ замѣтки Лукинскаго въ газ. "Россія").

Въ Одессъ тоже существуетъ "Религіозно-философскій кружокъ студентовъ Императорскаго Новороссійскаго Университета". Въ его уставъ говорится: 1) цъль кружка поддерживать въ своихъ членахъ религіозное чувство и религіозное вѣдѣніе, т. е. чувство и сознаніе реальнаго бытія Божія и Вездъприсутствія Его Святого Всемогущаго Духа, Слова и Изреченія Коего мы ставимъ себѣ задачею изучать, проникаясь заключенною въ нихъ мудростью. Библію и Евангеліе мы признаемъ за Слово Божіе, провозглашенное черезъ людей, преисполненныхъ Святымъ Духомъ; 2) въ число членовъ кружка могутъ вступать только тъ студенты, которые раздъляють убъжденія, кратко и ясно выраженныя въ Символъ Въры (Никео-Цареградскомъ) и признаютъ, что Церковь, основанная на землъ Сыномъ Божіимъ І. Х., непобъдима темными силами ("вратами адовыми"). Памятуя завътъ Спасителя: "блаженъ, иже о Мнъ не соблазнится", мы считаемъ безумнымъ отступиться отъ чистой и святой въры только потому, что нъкоторая часть духовенства и христіанъ нашихъ временъ ведутъ себя недостойно христіанскаго званія. Это можно поставить въ вину людямъ, но не въръ; 3) кружокъ поэтому заботится о поддержаніи въ своихъ членахъ нравственности, то есть поведенія, сообразнаго съ высокими завътами Евангелія. Мы твердо убъждены, что люди безчестные, злобные, мстительные, развратные не имъютъ права называть себя христіанами и быть способными съ пользою служить обществу и народу, особенно русскому, который донынъ есть единственный народъ, сохранившій любовь и благоговѣніе къ Богу и создателю всего міра Іисусу Христу; 4) для этой ціли члены кружка рядомъ рефератовъ на собраніяхъ своихъ раскрываютъ точный смыслъ завътовъ Евангелія, помня, что добросовъстное исполненіе на дълъ даже одной какой нибудь заповъди (напримъръ, о любви къ врагамъ и обидчикамъ) Евангелія дълаетъ человъка чище, благороднъе, ибо върный въ "маломъ" способенъ быть въренъ во "многомъ". Путь къ спасенію человъчества есть проникновеніе Духомъ Евангелія каждой

отдъльной человъческой личности. "Такъ да свътитъ свътъ нашъ предъ людьми, чтобы они видъли наши добрыя дъла и прославили Отца нашего Небеснаго" Іисуса Христа; 5) члены кружка должны заботиться о водвореніи мира между враждующими изъ-за убъжденій товарищами, напр., о миръ между академистами и студентами лъваго блока. Для этого мы должны стоять внъ партій, а въ политическихъ воззръніяхъ товарищей можемъ привътствовать и одобрять одно лишь благородное, доброе, свътлое, вообще Истину и Правду, а отнюдь не темныя страсти, озлобленіе, вражду, какими бы громкими фразами эти страсти ни прикрывались; 6) кружокъ помъщаетъ статьи и сообщенія своихъ членовъ въ разрѣшенной правительствомъ студенческой газетъ "Академистъ", редактируемой товарищемъ Михаиломъ, до тъхъ поръ, пока не изыщетъ средствъ на изданіе своего органа: "Студентъ-Христіанинъ". Черезъ посредство вышеназванной газеты и публичныхъ лекцій кружокъ проводитъ идеи Евангелія въ общество и среду товарищей; 7) кружокъ возглавляется комитетомъ, состоящимъ изъ предсъдателя, который есть лишь "первый между равными", "primus inter pares", секретаря и казначея. Общія собранія кружка происходять не менъе раза въ мъсяцъ на частной квартиръ, или въ аудиторіяхъ Университета, съ въдома и разръшенія г. ректора.

— Лѣтомъ этого года въ Петербургѣ открылось "Этическое общество". Въ уставѣ этого общества говорится о его цѣляхъ, правахъ и раіонѣ дѣятельности: 1) общество, раіонъ дѣятельности коего распространяется на г. С.-Петербургъ, имѣетъ цѣлью разрабатывать вопросы нравственности и содѣйствовать проведенію нравственныхъ идеаловъ въ жизнь; 2) для достиженія этой цѣли общество съ соблюденіемъ дѣйствующихъ по сему предмету узаконеній: а) устраиваетъ собранія, чтенія и публичныя лекціи; б) издаетъ полезныя книги, брошюры, сборники и т. д.; 3) общество имѣетъ печать съ своимъ наименованіемъ.

Общество можетъ состоять изъ неопредъленнаго числа дъйствительныхъ и почетныхъ членовъ, пользующихся во всемъ равными правами. Членами могутъ быть совершеннолътнія лица, желающія работать для осуществленія цъли общества и внесшія 25 руб. единовременно, или вносящія 2 руб. ежегодно. Членскій взносъ уплачивается въ первый годъ при самомъ избраніи, а въ послъдующіе годы въ теченіе первыхъ трехъ мъсяцевъ года. Членъ, не уплатившій взноса въ указанный срокъ, считается выбывшимъ. Членами не могутъ быть учащіеся. Почетными членами избираются лица, трудившіяся на пользу Общества не менъе двухъ лътъ. Лицо, желающее поступить въ члены Общества, подаетъ въ его Совътъ заявленіе со свъдъніями о своей дъятельности за подписью двухъ членовъ и прилагаетъ установленный

взносъ. Избраніе производится въ собраніи открытой баллотировкой простымъ большинствомъ голосовъ. Членъ, который нарушилъ интересы Общества, можетъ быть исключенъ по постановленію Собранія, принятому большинствомъ двухъ третей голосовъ.

— 17 октября, въ Соляномъ городкъ, состоялась лекція извъстной писательницы И. Гриневской на тему "Бабизмъ и поэма Бабъ".

Несмотря на наше близкое сосъдство съ Персіей, мы до сихъ поръ мало знаемъ персидскій народъ, какъ и вообще нашихъ восточныхъ сосъдей, знакомясь съ ними лишь на почвъ коммерческихъ сношеній или на полъ битвы. Но, какъ говоритъ писательница, чтобы познать народъ, надо ознакомиться со скрытыми въ немъ идеалами и съ носителями ихъ. Однимъ изъ выдающихся носителей идеаловъ, зародившихся въ Персіи въ началъ прошлаго въка, былъ Али Мохамметъ, прозванный "Бабъ", по персидски "дверь", по мъсту, которое онъ занималъ въ школъ,— "врата Истины", которыми онъ былъ для своего народа. Религіозныя идеи Али развились подъ вліяніемъ Суфи—мистической секты Ислама, принимающей божественное происхожденіе человъка, какъ частицы міра, наполненнаго Богомъ, допускающей безконечное совершенствованіе человъка путемъ перевоплощеній до сверхчеловъчества и окончательного сліянія съ Божествомъ.

Али пламенно возсталъ противъ приверженцевъ мертвой буквы Корана, но не противъ самого Корана. Не разрушителемъ онъ выступилъ, но съ тѣмъ, чтобы оживить старое ученіе, чтобы напомнить забытое, возстановить искаженные завѣты Моисея и Іисуса. Самъ онъ считалъ себя лишь Предтечей Тому, Кто долженъ явиться. Онъ и его приверженцы говорили: мы вѣримъ въ Бога, въ святыя книги, полученныя съ неба; мы не дѣлаемъ никакой разницы между ними; мы преданы Высочайшему Божеству.

Бабизмъ вывелъ Исламъ изъ догматическаго оцѣпенѣнія и сталъ мостомъ отъ просвѣтленнаго магометанства къ христіанству.

Вопреки Корану, Бабъ върилъ, что на свътъ все чисто, и эта въра привлекла къ нему сердца персидскихъ женщинъ. Одна изъ нихъ, красавица Хурэтъ, открыто стала на сторону Баба, и сбросивъ съ себя покрывало—символъ рабства женщины, выступила ревностной проповъдницей его идей.

Ея любовь къ Бабу, совмѣстная работа, трагическая смерть пророка и миссія Хурэтъ быть дальнѣйшей носительницей и распространительницей его идей, составляютъ содержаніе драматической поэмы "Бабъ", содержаніе которой писательница изложила во второй части своей лекціи.

Лекція была иллюстрирована пѣніемъ персидскихъ пѣсенъ.

Приступая къ изданію "Извъстія Общества Толстовскаго Музея", редакція, по порученію этого Общества, объявила: "главная цѣль и задача "Извъстій" заключается въ пропагандъ идеи Толстовскаго Музея, а также въ широкомъ ознакомленіи печати и общества съ дѣятельностью и составомъ самого Музея. Для достиженія этой ціли, мы, прежде всего, будемъ публиковать всъ оффиціальные документы, исходящіе отъ чрезвычайныхъ, общихъ и годовыхъ собраній Общества. извлеченія изъ протоколовъ засъданій Совъта Общества. Отчеты комисій, казначея и пр. отвътственныхъ лицъ и учрежденій Общества также всегда будутъ печататься въ нашихъ "Извъстіяхъ". Описаніе отдъльныхъ коллекцій, списки всего ранъе и вновь пожертвованнаго въ Музей или имъ пріобрътеннаго будутъ постепенно печататься въ каждомъ номеръ "Извъстій". Кромъ всъхъ этихъ свъдъній, мы предполагаемъ, по мъръ возможности, печатать въ "Извъстіяхъ" произведенія Льва Николаевича, до сего времени не опубликованныя, а также статьи, воспоминанія, дневники и пр., такъ или иначе связанные съ личностью и дъятельностью Л. Н. Толстого.

Въ "Извъстіяхъ" возможно полнъй будетъ зарегистровываться текущая, русская и иностранная, библіографія, какъ произведеній самого Л. Н., такъ и книгъ, брошюръ, статей и замътокъ о Л. Н. Толстомъ, его писаніяхъ, жизни и дъятельности. Ясно сознавая, что наша работа можетъ быть осуществлена наилучшимъ образомъ лишь при дружномъ содъйствіи и непосредственномъ участіи всъхъ почитателей генія Льва Николаевича, мы твердо надъемся, что въ ближайшее же время найдемъ, какъ въ Россіи, такъ и заграницей, поддержку и сочувствіе въ нашемъ дълъ, среди широкихъ слоевъ народа и общества.

"Извѣстія" будутъ выходить десять разъ въ годъ, причемъ каждый номеръ мы предполагаемъ иллюстрировать нѣсколькими снимками. Запросы, справки, рукописи и матеріалы, касающіеся "Извѣстій", просимъ адресовать такъ: Петербургъ, Толстовскій Музей, Вас. Остр., 1 линія, д. № 24, кв. 8, въ редакцію "Извѣстій Общества Толстовскаго Музея".

Въ № 1 "Извѣстій" были помѣщены письма Л. Н. къ М. В. Алехину. Вотъ нѣкоторыя выдержки изъ писемъ: "Сущность дѣла то, что человѣкъ ѣстъ теперь большею частью во много разъ больше, чѣмъ это нужно для наилучшаго проявленія его силъ (подъ силами я разумѣю наивыгоднѣйшее отношеніе для человѣческой дѣятельности духовныхъ и физическихъ силъ) и что поэтому всѣмъ полезно постничество, сознательное уничтоженіе чревобѣсія, т. е. пріученіе себя къ наименьшему количеству пищи, при которомъ достигается наивыгоднѣйшее состояніе. Наивыгоднѣйшее же это состояніе достигается, я

думаю, при потребленіи гороздо меньшаго количества пищи, чъмъ вообще это считается нужнымъ... Я знаю въ себъ то состояніе, которое ближе всего подходитъ къ тому, въ которомъ я всегда желалъ бы быть: большая ясность мысли, способность переноситься въ состояніе другого, понимать его и легкость физическая, полвижность, отсутствіе сознанія своего тъла... Если вамъ покажется, что я напрасно толкую о такомъ предметъ, то простите. Я считаю этотъ предметъ изъ практическихъ приложеній къ жизни несомнѣнно самымъ важнымъ"... Въ одномъ изъ послѣдующихъ писемъ онъ говоритъ с смерти: "Вы говорите, что смерти не должно бы быть, что смерть только отъ того, что мы дурны. Я согласенъ съ этимъ, но только съ той оговоркой, что смерти для каждаго изъ насъ для самого себя не должно быть и можетъ не быть, если бы мы были чисты, какъ вы говорите, если бы мы были совершенны. То есть, что мы видъли бы смерть другихъ людей, но не видали бы, не чувствовали бы своей. Смерть другихъ людей, т. е. исчезновеніе жизни изъ тъла людей мы не можемъ не видъть, и другіе увидятъ исчезновеніе жизни изъ нашего тъла; но сами мы, если бы были безгръшны, мы бы ничъмъ не были приводимы къ мысли о смерти: мы не боялись бы ея, не думали бы о ней, какъ не думаемъ о перемънъ вещества въ нашемъ тълъ, главное не испытывали бы никакихъ страданій и боязни ихъ.... И если бы у насъ не было этихъ страданій, мы бы не думали о смерти, и организмъ нашъ прекращалъбы свое существование такъ, что мы бы и не замътили этого. Въ этомъ смыслъ могло бы не быть смерти".... Насчетъ той мысли, что по Христу надо оставить жену и дътей, Л. Н. говоритъ: "Я думаю, что это можно сделать только по взаимному согласію и есть другое слово Христа-и болъе обязательное-мужъ и жена не двое, а одна плоть и что Богъ соединилъ, того человъкъ не можетъ разъединить. Надо не жениться....., но женившись и имъя дътей, нельзя нарушить того, что сдълано, нельзя стереть гръхъ, а надо нести послъдствія его"..

Въ "Извѣстіяхъ" имѣется опись всего пожертвованнаго вѣрнымъ почитателемъ генія Л. Н. Толстого покойнымъ Владиміромъ Михайловичемъ Воиновымъ и его сыномъ Олегомъ; оно составляетъ большую часть всего, что находится въ Музеѣ. Тамъ имѣются: 1) автографы 2) книги и брошюры—частью сочиненія Л. Н. Толстого и литературы о немъ (болѣе 200 названій); 3) журналы ежемѣсячные и еженедѣльные (болѣе 80 названій), газеты, а также вырѣзки изъ журналовъ и газетъ; 4) отдѣльные листы; 5) портреты Л. Н.: рисунки художниковъ Л. О. Пастернака (19), Ю. И. Игумновой (12), Шестопалова, офорты, литографіи и проч. (болѣе 100); 6) скульптурныя изображенія: бюсты, барельефы, жетоны; 7) изображенія Л. Н. Толстого на разныхъ пред-

метахъ, какъ-то; печатки, прессъ-папье, пепельницы и т. п., на кружкахъ, коробкахъ отъ карамели и папиросъ, на плакатахъ, афишахъ, картонахъ для календарей и т. п.; 8) каррикатуры и шаржи (болъе 125); 9) ноты, посвященныя памяти Л. Н. Толстого; 10) иллюстраціи къ произведеніямъ Л. Н. Толстого.

**— Изъ художественнаго міра.** Крупнѣйшимъ событіемъ современной художественной жизни является постановка въ Художественномъ театръ "Братьевъ Карамазовыхъ". За модными, успъвщими уже опошлиться литературными словами о Діонисъ и Апполонъ, за мечтами о возрожденіи театральнаго "дъйства", о "возрожденіи трагедіи" скрывается — говоритъ въ статьъ объ этомъ Любовь Гуревичъ (газета "Рѣчь")—дѣйствительно назрѣвшая потребность въ возвратѣ къ настоящей драмъ яркихъ характеровъ, стремительныхъ столкновеній, къ драмъ, которая явилась бы выраженіемъ духовной и жизненной діалектики, борьбы противоположныхъ силъ, стремленій, идей, направляющихъ жизнь. Романы Достоевскаго полны огромными монологами, и каждый изъ этихъ монологовъ, даже такихъ, какъ монологи Ивана Карамазова, въ дъйствительности есть драматическій діалогъ. Къ нимъ примънимы слова Отто Людвига, сказанныя имъ въ ero "Shakespeare Studien", о монологахъ Гамлета: "Не кажется ли вамъ, что самыя мысли страстно жестикулируютъ здъсь? Ибо есть мысли, которыя въ то же время являются и чувствами, какъ есть чувства, превращающіяся въ мысли... Все здъсь стремится стать видимымъ, слышимымъ, осязаемымъ; мысль переходитъ въ ощущение, ощущение въ слово, слово въ образъ, образъ въ движеніе. И все это есть жизнь, единая, нераздъльная жизнь, увлекающая за собою наше нераздъльное существо"... Однако, постановка "Карамазовыхъ" была шагомъ безумной смълости. И не потому только, что самый фактъ инсценированія романа вызывалъ всеобщее, вполнъ законное смущеніе, или что приходилось, во избъжаніе грубой ломки великаго произведенія, —прибъгать къ новымъ пріемамъ: выводить чтеца и т. п. Сознательно идя на этотъ компромиссъ, приходилось еще считаться съ огромными трудностями и опасностями другого рода. Въдь всякая живая душа при чтеніи этого романа уже завершила для себя, такъ или иначе, своей собственной творческой фантазіей, образы Достоевскаго и полюбила ихъ такими, какими они привидълись ей... Можно было сказать заранъе и съ безусловной увъренностью, что многое, многое вообще будетъ несовершенно, --если не уродливо, то блъдно, неубъдительно, непохоже на Достоевскаго...

И какъ же огромно должно быть сценическое исполненіе для того, чтобы уходя изъ театра, чувствовать, что отрывки, осколки романа, несмотря на всѣ недостатки постановки, вызывали въ душѣ какой-то

сумасшедшій вихрь, въ которомъ художественный восторгъ сливался съ человъческимъ ощущеніемъ заданной Богомъ неразръшимой загадкой,... Л. Гуревичъ отмъчаетъ далъе нъкоторые типы, созданные Художественнымъ театромъ и останавливается на фигуръ Ивана Карамазова, въ изображеніи Качалова: "Глубочайшая сознательность проникаетъ все существо Ивана. Ему не уйти отъ себя-ни отъ работы своей все провъряющей, безконечно дерзкой, ядовитой, генјально глубокой мысли, подкапывающейся подъ всъ святыни, ни отъ своей совъсти, которой онъ не можетъ найти мъста въ системъ своихъ идей... Споръ дьявола и Бога въ его душъ, все напряженнъе, все горячечнъе. Это ужъ безуміе. Вотъ онъ, этотъ кошмаръ: "Иванъ и чортъ". Длинная, неслыханная въ театръ по внъшней простотъ сцена: одинокій человъкъ тихо говорить самъ съ собою передъ колеблющимся пламенемъ свъчки... Върилъ ли Достоевскій въ живого Бога и чорта, или, -- вопреки тому, что принято думать, — только "хотълъ" върить, какъ признается Иванъ, --все равно: трагедія въ томъ, что чортъ, какъ и Богъ, живутъ и спорять въ немъ, въ Иванъ... Пламя свъчки играетъ на немъ ръзкими, фантастическими тънями, растетъ ужасъ на сценъ, —и кажется, что фантастически растетъ самая фигура Ивана, когда онъ вдругъ медленно приподнимается на диванъ, и голосъ чорта въ немъ, визгливо и изступленно, провозглашаетъ его устами, что человъкъ---богъ и все позволено человъку-богу... Глубокая, незабываемая сцена, великій образецъ сценическаго искусства, почти неуловимаго въ своей изумительной тонкости и художественномъ благородствъ"... Л. Гуревичъ отмъчаетъ, что эта постановка со всъмъ, что въ ней есть потрясающаго и замъчательнаго, со всъми ея основными особенностями,-была лишь новымъ этапомъ театра на его прежнемъ пути, новымъ раскрытіемъ его художественныхъ силъ, накоплявшихся въ немъ, благодаря той строгой и утонченной школь сценическаго творчества, которую проходили здъсь артисты, благодаря постоянной борьбъ ея руковидителей съ соблазнами всякой "театральности" и того дешеваго внъшняго драматизма, которымъ продолжаетъ щеголять старый, внутренно-мертвъющій театръ...

H. T.





# Изъ газетъ и журналовъ.

Профессоръ Харьковскаго университета В. И. Багалей въ сборник своих сочиненій дает характеристику одного из оригинальнъйшихъ русскихъ людей, философа Григорія Саввича Сковороды, надъ могилой котораго надпись гласитъ: "Міръ ловилъменя, но не поймалъ". Въ чемъ же заключается сущность христіанской философіи Сковороды, индивидуальная особенность? Сковорода проводилъ идею о двухъ началахъ въ мірь-въчномъ и тльнномъ, и о превосходствь перваго надъ вторымъ. Этими двумя началами проникнуты всъ три міра-большой, или космосъ; малый-микрокосмъ (т. е. человъкъ) и символическій (т. е. Библія). Въ Библіи подъ буквальнымъ ея смысломъ (матеріей) таится высшій духовный (начало въчности, самъ Богъ). Цъль человъка состоитъ въ самопознаніи и Богопознаніи, но оба эти процесса сводятся къ одному-Богопознанію; самопознаніе приводитъ насъ къ Богопознанію и, наоборотъ, Богопознаніе необходимо для самопознанія и даже міропознанія.... Ученіе его, по существеннымъ свойствамъ своимъ, должно быть названо идеальнымъ, далекимъ отъ условій дъйствительности. Но Сковорода осуществилъ этотъ идеалъ, во всемъ его объемъ, во всей его полнотъ и неприкосновенности, въ собственной жизни: онъ жилъ такъ, какъ училъ, и училъ такъ, какъ жилъ. Его широкое образованіе, умъ, красноръчіе открывали передъ нимъ возможность достиженія самыхъ высокихъ степеней въ церковной іерархіи, а онъ добровольно выбралъ себъ званіе нищаго странника, чтобы сохранить внутреннюю свободу и быть учителемъ народа въ широкомъ и благороднъйшемъ смыслъ этого слова... онъ остался бездомнымъ бъднякомъ, безсемейнымъ "старчикомъ", мудрецомъ, говорившимъ, однако, постоянно, что избранный имъ жребій даетъ ему то, чего не могло бы дать ни богатство, ни высокій чинъ, именно—счастье, душевный миръ и сердечное веселье. Сковорода до такой степени отвлекался отъ всего земного и погружался въ духовное, что приходилъ иногда въ состояніе,

напоминающее экстазъ. Его жизнь требовала сильнаго подъема духа, ибо была безпрерывнымъ подвигомъ. Онъ постоянно прислушивался ко внутреннему голосу своей совъсти и только ею руководился во всъхъ своихъ поступкахъ. Хотя онъ и не отрицалъ денегъ вообще, но самъбылъ въ буквальномъ смыслъ безсребренникомъ, онъ не нужны ему были при томъ образъ жизни, который онъ себъ усвоилъ.

— Недавно вышедшая книга Юшкевича "Новыя въянія" въ значительной мъръ интересна потому, что чутко улавливаетъ повышенное вниманіе общества къ религіознымъ вопросамъ, которое Юшкевичъ объясняетъ общими причинами, имъющими лишь косвенное и временное отношеніе къ революціонной волнъ и ея паденью... Юшкевичъ отмъчаетъ, что въ писаніяхъ нашей "богостроительной" литературы изъ подъ пера Булгакова, Бердяева, Струве, Мережковскаго и другихъ одновременно струится тоска по религіи и тоска по деревнъ или по духу деревень, "который былъ духомъ Бога" (выраженіе Верхарна). Признавая реальную основу этой тоски, Юшкевичъ отмъчаетъ, однако, что въ ихъ религіозныхъ исканіяхъ бездна литературщины и словесности, и что этотъ бунтъ противъ города потерявшей связи съ широкими народными массами интеллигенціи не можетъ имъть больше, чъмъ платоническое значеніе.

Второй интересной чертой книги Юшкевича нужно считать отраженное въ ней усиліе марксизма перестроиться сообразно съ измѣнившимся настроеніемъ общества и такимъ образомъ, чтобы дать просторъ религіи, которая такъ долго была у марксистовъ въ загонѣ. Это направленіе, которое можно назвать эмоціональнымъ, опять воскресило надежды тѣхъ, для кого дорога была идея возсоединенія науки и религіи и изъ такихъ попытокъ наиболѣе значительной слѣдуетъ считать философскій методъ Джемса, который носитъ названіе прагматизма.

Третьей интересной темой въ книгѣ Юшкевича можно считать попытку прогноза въ области религіознаго творчества, сдѣланную опять таки съ точки зрѣнія марксизма. Гюйо предсказываетъ въ будущемъ крушеніе всѣхъ религій, Юшкевичъ же предвидитъ въ близкомъ будущемъ царство позитивизма, хотя это и звучитъ странно послѣ того, какъ наблюдательность автора усмотрѣла возрожденіе мистицизма и религіозности въ наше время, но объясняется тѣмъ, что общество тяготѣетъ, по мнѣнію Юшкевича, къ пантеизму, въ которомъ "мотивъ созерцательности, настроеніе самоотдаванія, самопогашенія, чувство связности, вселенскости играетъ огромную роль". Въ центрѣ религіозной проблемы Юшкевичъ вслѣдъ Гюйо ставитъ вопросъ о смерти. Гюйо теряющимъ дорогого человѣка совѣтуетъ хранить его въ воспоминаніяхъ, гдѣ онъ можетъ продолжать свою жизнь, и далѣе предается ка-

кимъ-то мало понятнымъ фантазіямъ о такого рода эволюціи человѣческой психики, когда жизнь покойника въ воспоминаніяхъ оставшихся будетъ чѣмъ-то въ родѣ безсмертія; въ томъ же духѣ размышляєтъ о смерти и Юшкевичъ,—но утѣшить отдѣльную личность разсужденіями о жизни въ цѣломъ, о безсмертіи вида и тому подобными примѣрами "лопушьяго безсмертія"—это все равно, какъ справедливо замѣтилъ Мережковскій, что кормить голоднаго нарисованнымъ хлѣбомъ. Смерть—послѣдній врагъ, который будетъ покоренъ,—сказалъ апостолъ Павелъ. И для истинно вѣрующаго онъ дѣйствительно покоренъ, покоренъ личнымъ безсмертіемъ души человѣческой, но ужъ никакъ не тонкостями "коллективнаго міроощущенія", рекомендуемаго марксистами. (Изъ замѣтки о книгѣ Юшкевича въ газетѣ "Кіевлянинъ").

≡ Въ журналѣ "Русская Школа" есть замѣтка Старожицкой о книгъ Фёрстера "Sexualethik. Sexualpädagogik" (Сексуальная этика. Сексуальная педагогика). Выраженное въ "Sexualethik" воззрѣніе Фёрстера на половую потребность опредъляетъ дальше всю его педагогическую систему: половое чувство -- это животная, унижающая человъка потребность; высшая нравственность въ совершенной побъдъ надъ ней, въ аскезъ; нравственная норма -- строгая подчиненность полового чувства требованіямъ разума, долга, религіи, альтруизма. Отсюда совершенное несогласіе Фёрстера съ теоріями свободной любви, отсюда и практическая система, предлагаемая имъ, какъ средство борьбы съ господствомъ эротическаго въ нашей жизни... Главное положение его педагогики: развивайте въ юношахъ, если хотите сдълать ихъ нравственными людьми, сильную волю, здоровое міровозэръніе и серьезное отношеніе къ себъ и другимъ. Онъ противъ подробнаго ознакомленія юношества съ половой жизнью: такъ какъ объяснение не достигаетъ обыкновенно своей цъли, потому что мало "знать" объ опасности, мало хорошо изучить врага, — надо "умъть" съ нимъ бороться, быть вооруженнымъ, а этого никакое объяснение не даетъ. Надо не на разумъ и знанія полагаться въ этомъ дѣлѣ, а на волю, дисциплинированную и направленную въ сторону борьбы съ чувственными побужденіями. Въ юношескомъ возрастъ, особенно склонномъ къ идеальнымъ воззръніямъ, надо научить воспитанниковъ уважать женщину, цънить семью, быть рыцарственнымъ, щадить слабаго; внушить имъ чувство долга, уваженіе къ самому себѣ, отвращеніе къ пошлости и слабости духа. Воспитанный такимъ образомъ юноша, много разъ боровшійся съ самимъ собой, знающій свою силу и испытавшій радость побъды, говоритъ Фёрстеръ, -- "не склонится предъ первымъ натискомъ чувственности, а постарается и это требованіе тъла подчинить своему духу". Въ итогъ чтенія этой книги, говорить Старожицкая, является

очень цѣнное указаніе для педагога, что не однимъ знаніемъ надо вооружать нашу молодежь противъ половой испорченности и соблазновъ чувственности, но развитіемъ характера, выдержки и запасомъ серьезныхъ, честныхъ правилъ поведенія.

 ■ Въ статьѣ "Общественныя и семейныя начала въ дошкольномъ воспитаніи" Н. Лубенецъ подводитъ итоги всѣмъ высказаннымъ противъ дътскаго сада мыслямъ, — (въ Россіи противниками дътскихъ садовъ являются К. П. Ушинскій и П. Ф. Лесгафтъ):—1) Дътскій садъ, снимая съ родителей заботу о дътяхъ, дълаетъ излишнимъ семью и тъмъ самымъ подрываетъ основы соціальной жизни. 2) Въ дътскомъ саду нивеллируются всь индивидуальныя различія. 3) Методъ воспитанія тамъ — стадный, заставляющій дітей исполнять по плану однів и тъ же маленькія, безсмысленныя и безполезныя работы. Въ результатъ, вмъсто индивидуальной личности, получается шаблонъ. 4) Система дътскаго сада расходится съ природой ребенка, съ послъдовательнымъ ходомъ его развитія (мнѣніе П. Ф. Лесгафта). 5) Создавъ дѣтскій садъ, Фребель не далъ воодущевляющей теоріи этого дъла, не выяснилъ природы ребенка и соотвътствующихъ ей дъйствій, а потому остался только бездушный шаблонъ, могущій лишь заглушить всякое индивидуальное проявленіе дътей. 6) Семья не можетъ быть замънена школой, начинающейся съ трехлътняго возраста ребенка. Чъмъ раньше отдълить ребенка отъ семьи, тъмъ менъе будетъ вліяніе послъдней и тъмъ менъе у ребенка будетъ привязанности къ ней. 7) Обезпеченные родители ни въ коемъ случав не должны отдавать ребенка въ двтскій садъ. 8) Двтскій садъ оказываетъ школъ помъху, но не помощь, такъ какъ дъти изъ дътскаго сада учатся хуже другихъ, шаловливы, разсъяны, безпокойны и трудны въ воспитательномъ отношеніи. Но, говоритъ Н. Лубенецъ, вслѣдствіе объднънія значительныхъ слоевъ населенія, повышенной борьбы за существованіе, родители принуждены работать внъ дома, ради заработка они покидаютъ семейный очагъ, и дъти остаются заброшенными, лишенными всякаго воспитанія. Одновременно съ этимъ начинаетъ пробуждаться и общественное сознаніе. Провозглашаются принципы солидарности, сотрудничества, морали общественной. Выдвигается вопросъ объ общественномъ воспитаніи. Кругъ интересовъ женщины значительно расширяется. У нея является стремленіе къ образованію и общественной дъятельности. Конечно, говоритъ Н. Лубенецъ, было бы идеально хорошо, если бы мать могла совмъщать воспитаніе своихъ дътей, безъ посторонней помощи, съ другими обязанностями и удовлетвореніемъ своихъ умственныхъ, личныхъ и общественныхъ потребностей, оставаясь при этомъ воплощеніемъ разумнаго спокойствія и педагогическаго такта. Но такія женщины представляются ръдкими исключеніями... и все-таки воспитаніе не должно быть исключительно семейнымъ, изолированнымъ. Въ защиту дѣтскихъ садовъ Лубенецъ говоритъ, что они берутъ дѣтей лишь на то время, когда родители заняты хозяйственными и другими заботами и дѣти предоставляются надзору невѣжественныхъ нянекъ и боннъ, и что, если работы въ дѣтскомъ саду съ точки зрѣнія примѣненія ихъ къ жизни и безполезны, то ими преслѣдуются воспитательныя цѣли: дисциплина ума, рукъ и всѣхъ способностей ребенка, конечно, если эти сады ведутся людьми свѣдущими, преданными дѣлу и понимающими сущность идеи, а не только усвоившими внѣшнюю сторону системы. Фребель, боясь искаженій своихъ мыслей, говорилъ: "подражайте идеѣ, а не формѣ".

≡ Въ "Духовномъ Христіанинъ" была статья В. А. Данилова (человъка религіи-знанія) подъ названіемъ "Жизнь, познаніе и совершенство". Онъ говоритъ, что на запросы томящейся души люди обыкновенно отвъчаютъ въ трехъ направленіяхъ: 1) подбирая подходящія мъста въ Библіи и Евангеліи для отвъта на поставленный вопросъ, въ этомъ случав люди отввчають не какъ они понимають, а какъ понимали и чувствовали прежде ихъ жившіе; 2) излагаютъ свое мнѣніе, подкръпляя текстами писанія и на основаніи текстовъ писанія и, наконецъ, немногіе — 3) на основаніи личнаго ощущенія, чувствованія или познанія, вытекающаго не изъ одного, двухъ текстовъ писанія, а изъ самаго существа Новаго Завъта преимущественно. Эта послъдняя форма и есть новозавътная, говоритъ В. А. Даниловъ. "Возлюби Господа Бога твоего твоимъ разумѣніемъ, — а не чужимъ"... Новозавѣтный человъкъ отличается отъ старозавътнаго тъмъ, что ему нужно чужое разумъніе, чтобы достигнуть своего. Онъ, новозавътный человъкъ, не можетъ быть безъ ощущенія Всемогущаго. Ибо Всемогущій для новозавътнаго человъка не Господинъ, а Отецъ. Органъ познанія Всемогущаго-внутреннее религіозное чувство, но рядомъ съ этимъ чувствомъ можетъ быть у многихъ другія, болъе сильныя чувства изъ ряда низшихъ, животныхъ, которые угнетаютъ высшее чувство... Когда освобожденіе духа отъ плоти, высшаго ощущенія отъ звъринаго "хочу" подвинется болье и болье, вмъсть начнется и болье полное ощущеніе Всемогущаго, и человъкъ достигнетъ, наконецъ, такой высоты, что ощущеніе изъ "налетающаго", временнаго, станетъ постояннымъ, пребывающимъ религіознымъ чувствомъ... Въ этомъ состояніи человѣкъ уже не нуждается знать, какъ тотъ или другой думалъ о Богъ, какъ тотъ или другой ощущалъ Бога. Ибо онъ самъ уже будетъ ощущать Бога... Начнется особенный міръ ощущеній, ощущеній безъ отношенія къ злободневной сутолокъ настоящаго, закрывающей шумомъ возни своей грубой, корыстной, то, что творится высшее, переходящее въ далекое будущее... "Невозможное для человъка, возможно для Бога", прозвучитъ во внутреннемъ міръ человъка отраднымъ голосомъ осуществленной надежды; когда человъкъ достигнетъ достаточной высоты ощущенія своего и забудетъ, въ стремленіи къ очищенію, къ совершенству, про корысть желанія познать, а станетъ всецъло растворяться въ міръ бытія и жизни — тогда только, въ безкорыстіи служенія, во внутреннемъ міръ, въ святая святыхъ человъка, начнетъ страница за страницей открываться книга жизни, и проникновеніе въ тайны бытія станетъ возможнымъ",

≡ Въ журналѣ "Христіанинъ" напечатана выдержка изъ сочиненія Вл. Соловьева "Духовныя основы жизни", подъ заглавіемъ "Образъ Христа, какъ провърка совъсти". Обязательная задача личной и общественной нравственности, говорится тамъ-та, чтобы Христосъ, въ Которомъ обитаетъ вся полнота Божества тълесно, "вообразился" во всъхъ и во всемъ. Отъ каждаго изъ насъ зависитъ содъйствовать достиженію этой цъли, воображая Христа въ нашей личной и общественной дъятельности. Всъ согласны, что рамки юридическаго закона нисколько не опредъляютъ дъятельности человъка, стремящагося къ совершенству. Можно никогда не убивать, не красть и не нарушать никакого уголовнаго закона, и быть, однако, безнадежно далеко внъ Царствія Божія... Недостаточны для положительнаго руководства къ совершенствованію и рамки закона нравственнаго и сами Евангельскія заповъди, принимаемыя, какъ отдъльныя внъшнія предписанія по буквъ, а не по духу... А наилучшая и единственная провърка, это: передъ тъмъ, какъ ръшиться на какой-нибудь поступокъ, имъющій значеніе для личной или для общественной жизни, вызвать въ душъ своей нравственный образъ Христа, сосредоточиться на немъ и спросить себя, могъ ли бы Онъ совершить этотъ поступокъ или другими словами одобритъ Онъ его или нътъ, благословитъ меня или нътъ на его совершеніе?.. Если бы всъ люди съ доброю волею, какъ частныя лица, такъ и общественные дъятели и правители христіанскихъ народовъ, стали обращаться теперь къ этому върному способу во всъхъ сомнительныхъ случаяхъ, то это было бы уже началомъ второго пришествія и приготовленіемъ къ страшному суду Христову, — "яко время близъ есть"

— Тамъ же есть замътка Е. Поселянина о молитвъ. Мы суживаемъ, — говоритъ онъ, — значеніе и время молитвы. Мы считаемъ, что молитва въ насъ дъйствуетъ только тогда, когда мы станемъ предъ иконами и начнемъ сказывать съ дътства знакомыя слова готовыхъ молитвъ, или когда примемъ въ сердце произносимыя діакономъ съ высокаго амвона прошенія ектеніи, или подъ таинственно тихіе звуки

херувимской, склонивъ колъни и голову, унесемся куда то вдаль. Или, когда въ какой-нибудь нуждъ или горъ, чувствуя, что Богъ, одинъ только Богъ можетъ помочь намъ, что Онъ — послъднее наше прибъжише. — мы отъ всъхъ силъ своихъ призовемъ Его, будетъ ли то въ домѣ, на улицѣ, въ гибели или въ спокойныхъ съ виду обстоятельствахъ. Молитва далеко не ограничивается тъми случаями, когда намъ нужно что нибудь у Бога выпросить. Молитвы просительныя-это низшая степень молитвы, эгоистичная... Любованіе Богомъ, безграничное Ему удивленіе, вызывающее на глаза умиленныя слезы, а сердце переполняющее благодарностью за то, что Онъ намъ открылся и далъ Себя чувствовать, есть одна изь высшихъ ступеней молитвы... Понять дивную красоту какой нибудь картины природы, тронуться ею до волненія, до слезъ, и тогда, въ восхищеніи, прильнуть къ невидимой рукъ Небеснаго Творца... Уловить счастливо гармонію звуковъ, и въ ней почувствовать отголосокъ тъхъ несказанныхъ пъсенъ и звуковъ, что раздаются въ благословенной тишинъ райскихъ садовъ, и за этими звуками, оторвавшись отъ земли, вознестись вдругъ туда, въ вышину, къ Богу-это будетъ тоже молитва.

≡ Въ "Вегетаріанскомъ Обозрѣніи", въ первыхъ пяти книжкахъ шла статья Владиміра Черткова "Объ убійствь живыхъ существъ". Заканчивая свою статью, онъ резюмируетъ общее содержание всего высказаннаго имъ. Всякое убійство живого существа есть поступокъ несправедливый и жестокій, а потому — нравственно незаконный для сознательнаго человъка. Разборъ предполагаемыхъ пагубныхъ послъдствій для существованія и здоровья челов'ьчества при воздержаніи отъ убійства животныхъ обнаруживаетъ, что послъдствія эти вовсе не такъ страшны, какъ обыкновенно предполагается. Разборъ другихъ возраженій противъ признанія нравственной незаконности убійства животныхъ также обнаруживаетъ неосновательность этихъ возраженій. Сознаніе того, что "жизнь одна", и вытекающее изъ этого чувство единенія, солидарности и жалости по отношенію ко всему живому, суть наивысшія свойства человъческой души. Слъдуетъ открыто и смъло признавать всякое сознательное убійство, хотя бы и самаго мелкаго насъкомаго, поступкомъ, съ нашей стороны неправильнымъ и нравственно предосудительнымъ. Въ этомъ стремленіи къ достиженію того, чего "вполнъ" достичь человъку почти невозможно, намъ могутъ помочь мудрыя слова Толстого о приближеніи къ идеалу: "Истинный идеалъ религіи, истинной религіи — онъ же идеалъ христіанства, тѣмъ и великъ, что онъ такъ великъ, что человѣкъ въ тѣлѣ никогда не можетъ достигнуть его; а между тъмъ можетъ всегда, во всъхъ условіяхъ, постепенно приближаться къ нему. Въ этомъ приближеніи и

сущность жизни человъческой, и единственное истинное благо ея. Отчаяніе религіозныхъ людей въ томъ, что они не могутъ вполнъ осуществить въ своей жизни того идеала, который представляется имъ, происходитъ отъ заблужденія въ томъ, что требованія ученія не въ "усиліяхъ приближенія къ идеалу", а въ полномъ осуществленіи его въ своей жизни. Старайся дойти до чего можешь, не разсуждая о томъ, что возможно и что невозможно"...

H. T.



Если потеряно Тао, то остается добродътель; потеряна добродътель, остается человъколюбіе; потеряно человъколюбіе, остается справедливость; потеряна справедливость, остается приличіе.

Приличіе-это только подобіе правды и источникъ смутъ.

Человъкъ входитъ въ жизнь мягкимъ и слабымъ.

Онъ умираетъ жесткимъ и крѣпкимъ.

Всъ существа, растенія и деревья входятъ въ жизнь мягкими и нъжными и умираютъ засохшими и жесткими.

Жесткость и сила-спутники смерти.

Поучать словами не нужно. Нужно только самому быть свободнымъ отъ страстей.

Нътъ ничего въ міръ мягче и слабъе воды, и нътъ ничего, что бы превосходило воду въ ея разрушительномъ дъйствіи на жесткое и кръпкое.

Слабое побъждаетъ кръпкое, мягкое побъждаетъ жесткое.

Нѣтъ человъка, который не зналъ бы этого, а никто не поступаетъ такъ.

(Изреченія "Лао-Тце").



Для двумюрных существо имъется ужасный "половой вопросъ"; для людей существуетъ вопросъ о любви.

Tertium Organum П. Успенскаго.

Много говорять въ наше время объ обезциненіи жизни. Что это значить? Это значить, что содержаніе жизни могло бы быть драгоцѣнно, но какія-то условія понизили высокую цѣнность жизни и сдѣлали ее не интересной, не привлекательной, до полнаго равнодушія къ ней, до желанія уйти изъ нея. Отсюда—пугающая всѣхъ эпидемія самоубійствъ. Среди другихъ причинъ, которыхъ я сейчасъ касаться не буду, обезцѣненье жизни произошло оттого, что сознаніе истекшаго вѣка пріучило насъ разсматривать жизнь только въ одномъ ея физическомъ разрѣзѣ. И привычка эта провела такія глубокія борозды въ сознаніи современныхъ интеллигентныхъ людей, что они разучились понимать жизнь во всей ея сложной полнотѣ.

Кромъ физическаго разръза, правда-наиболъе виднаго и понятнаго для средняго ума-въ жизни есть еще большія глубины и большія высоты, которыя матерьялистическое міропониманіе совсьмъ не беретъ въ расчетъ. Всъ проблески сверхфизическаго сознанія оно или обзываетъ "мистикой", или стремится свести въ область патологіи, и съ гордостью заявляетъ, что признаетъ только однъ точно измъримыя величины. Но гордиться тутъ нечъмъ. Наоборотъ. Благодаря тому, что вниманіе людей такъ долго фиксировалось на одномъ низшемъ планъ жизни, современное сознаніе закрылось для высшаго смысла жизни и стало до того упрощеннымъ и плоскимъ, что въ тонко чувствующихъ людяхъ вызвало тоску и даже отвращеніе отъ самой жизни. Въ зависимости отъ этой плоскости сознанія и произошло то пониженіе всего уровня человъческаго творчества, которое мы такъ тяжело переживаемъ во всемъ: и въ общественной дъятельности, и въ литературъ и искусствъ, и больше всего-такъ какъ это вънецъ человъческой психики-больше всего въ любви. Я говорю о любви въ широкомъ смыслъ, во всъхъ ея видахъ и проявленіяхъ, но сегодня мнѣ хочется остановиться на любви между полами.

Послѣдовательный матерьялистъ не признаетъ въ основѣ міроваго порядка иного начала, кромѣ механическаго, слѣдовательно и вся человѣческая этика для него—только естественный продуктъ постепеннаго развитія; отсюда неизбѣжно и то упрощенное, сведенное къ одной физической плоскости отношеніе къ половой любви, которое я считаю одной изъ косвенныхъ причинъ растущей между молодежью эпидеміи самоубійствъ.

Если жизнь Вселенной не руководится нравственнымъ началомъ, тогда—дъйствительно—все позволено, позволенъ и развратъ. И мы видимъ, какъ на нашихъ глазахъ самое прекрасное и яркое изъ всъхъ человъческихъ чувствъ, жажда отдать себя, свои силы и свою нъжность любимому существу, превращается въ "половой вопросъ", поэзія жизни претворяется въ физіологическую проблему.

Въ одной изъ статей Владиміра Соловьева есть интересное опредъленіе любви; я не могу привести подлинныхъ выраженій, но въроятно не ошибусь въ смыслъ его толкованія. Онъ говоритъ, что одиночество человъка, его обособленіе отъ остальнаго міра—временное. Въ цъляхъ самопознанія и самоопредъленія, прибавлю я отъ себя.

Оно сохраняется его эгоизмомъ, его яркимъ чувствомъ своей центральности по отношенію всего, что не я, которое строитъ плотную стъну между нимъ и остальнымъ міромъ. Разрушить эту стъну трудно. Нужна большая сила, чтобы пробить въ ней брешь. Эту большую силу, этотъ большой огонь, сжигающій оплотъ, которымъ наше я отгородилось отъостального міра, мы имъемъ въ любви между мужчиной и женщиной. Кто любилъ истинной любовью, тотъ знаетъ какое глубокое измѣненіе совершается въ самыхъ нѣдрахъ человѣческаго сердца, когда его одиночество кончается и въ него могучей животворящей волной вливается иная жизнь; какимъ свътлымъ расширеніемъ раздвигаются замкнутыя до того границы сердца, съ какой тонкой отзывчивостью дрожатъ всѣ его струны, какъ расцвѣтаютъ всѣ лучшія силы человѣка, до тъхъ поръ для него самого невъдомыя. Кто любилъ, тотъ пережилъ этотъ великій опытъ, и для того звучатъ не какъ пустыя слова утвержденія знающихъ, что уничтоженіе эгоизма и сліяніе съ жизнью міра влечетъ за собой великое просвътленіе и великое счастье для человъческаго сердца. Этотъ опытъ и есть та сверхфизическая, потусторонняя сторона любви, которая неуловима для трехмърнаго сознанія; для него уловима только физіологическая сторона любви, но въдь это-только одинъ разръзъ огромнаго явленія. За этимъ разръзомъ цълый міръ чувствъ, тончайшихъ переживаній, чистъйшихъ радостей, глубокихъ

душевныхъ вдохновеній, свѣтлыхъ прозрѣній въ высшіе міры. То, что мы смутно называемъ небомъ, раемъ, есть ни что иное, какъ сліяніе обособленной жизни съ безграничной жизнью міра, сліяніе ограниченнаго сознанія съ безграничнымъ Сознаніемъ Бога или Великаго Цѣлаго. Человѣческая любовь есть слагаемое изъ этого сліянія черезъ любимое существо съ Великимъ Цѣлымъ и изъ плотской страсти. Ни въ чемъ такъ ярко не проявляется сложность человѣческаго существа, два борящіеся полюса его природы, какъ въ человѣческой любви. И ни въ чемъ такъ ясно не сказывается скрытая цѣль этой сложности: животное облагородить до человъчности, человъческое преобразить въ божественное.

Всѣ наблюдавшіе за драмой человѣческой души на различныхъ ступеняхъ развитія знаютъ, что чѣмъ выше поднимается человѣкъ, тѣмъ блѣднѣе становится его низшій полюсъ и тѣмъ ярче и прекраснѣе разгорается высшее божественное начало его сокровенной сути. Только во времена паденія и одичанія нравовъ возможно такъ подчеркивать и такъ цинично выставлять на видъ низшій животный полюсъ, какъ это дѣлается въ наше время. Но наши высшія начала, человѣко-божескія, не выносятъ этого, отсюда—отвращеніе, тоска, потеря самоуважентя и обезцѣненье жизни. Мы потеряли стихійную невинность животнаго и потому не можемъ безнаказанно спускаться до его уровня.

Моралисты выдвигаютъ какъ единственную цѣль и оправданіе любви продолженіе человѣческаго рода, но это далеко не обнимаетъ всѣхъ явленій любви. Есть нѣчто иное, совершающееся не на физическомъ планѣ, что составляетъ драгоцѣннѣйшую сторону человѣческой любви: это—тотъ внутренній духовный обмѣнъ, который совершается на высшихъ планахъ между любящими другъ друга мужчиной и женщиной. По этому поводу есть очень интересная страница въ новой книгѣ молодого писателя Успенскаго, Tertium Organum; книгу эту можно вообще рекомендовать какъ чрезвычайно оригинальную и интересную попытку перевести на языкъ нашихъ обыкновенныхъ понятій высшее сознаніе человѣка. Онъ говоритъ:

"Искусство идетъ дальше обыкновеннаго человъческаго зрънія, и поэтому есть стороны жизни, о которыхъ можетъ и имъетъ право говорить только искусство. Таковъ вопросъ о любви. Только искусство умъетъ подходить къ любви, только искусство умъетъ говорить о ней.

"Любовь всегда была и есть главная тема искусства. И это вполнъ понятно. Здъсь сходятся всъ нити человъческой жизни, всъ эмоціи; черезъ любовь человъкъ соприкасается съ будущимъ, съ въчностью, съ расой, къ которой онъ принадлежитъ, со всъмъ прошлымъ человъчества и со всей его грядущей судьбой.—Въ соприкосновеніи половъ,

въ ихъ влеченіи другъ къ другу, лежитъ великая тайна жизни, *тайна мворчества*. Отношеніе *скрытой* стороны жизни къ *явной*, т. е. проявленіе *реальной* жизни въ нашей *кажущейся*, особенно ярко вырисовывается въ этой вѣчно трактуемой, вѣчно разбираемой и обсуждаемой—и вѣчно непонимаемой области, въ отношеніяхъ половъ. Обыкновенно отношенія мужчинъ и женщинъ разсматриваютъ, какъ необходимость, вытекающую изъ необходимости продолженія человѣческаго рода на землѣ. Рожденіе—вотъ raison d'être любви съ религіозной, моральной и научной точки зрѣнія. Но въ дѣйствительности творчество заключается не въ одномъ только продолженіи жизни, а прежде всего и больше всего въ *творчестввъ идей*. Любовь является огромной силой, производящей идеи, будящей творческую способность человѣка.

"Когда сольются двѣ силы, заключающіяся въ любви—сила жизни и сила идеи—человѣчество *сознательно* пойдетъ "къ своимъ высшимъ судьбамъ". Пока только искусство чувствуетъ это.

"Все, что говорится о любви "реалистически", всегда грубо и плоско.

"Ни въ чемъ такъ рѣзко не проявляется различіе глубокаго "оккультнаго" пониманія жизни и поверхностнаго "позитивнаго", какъ въ вопросѣ о любви".

Далье авторъ Tertium Organum говоритъ, что для оккультнаго пониманія, любовь есть именно то, чвмъ она рисуется искусству, т. е. *психологическое явленіе*, въ которомъ приходять въ двйствіе и звучать всв самыя тонкія струны души, въ которомъ, какъ въ фокусв собираются и проявляются всв высшія силы человвческой природы. Это ихъ испытаніе, ихъ экзаменъ и орудіе ихъ эволюціи. Въ то же время, именно этой стороной жизни человвкъ соприкасается съ чвмъ-то большимъ, часть чего онъ составляетъ.

Для двумърныхъ существъ, живущихъ на плоскости и движущихся по двумъ направленіямъ—*производства* и *потребленія*, существуетъ ужасный "половой вопросъ".

"Для людей существуетъ вопросъ о любви.

"Любовь—это индивидуализированное чувство, направленное на опредъленный объектъ, на  $o\partial ny$  женщину или на  $o\partial nozo$  мужчину. Другая или другой не могутъ замънить любимаго.

"Половое чувство"—это не индивидуализированное чувство, тутъ годится всякій болѣе или менѣе подходящій мужчина, всякая болѣе или менѣе молодая женщина.

"Любовь—орудіе *познанія*, она сближаетъ людей, открываетъ передъ однимъ человѣкомъ душу другого, даетъ возможность заглянуть въ душу природы, почувствовать дѣйствіе космическихъ силъ.

"Любовь-это признакъ породы...

"Это—орудіе совершенствованія расы. Когда изъ покольнія въ покольнія люди любять, т. е. ищуть красоты, чувства, взаимности, то они вырабатывають типъ, ищущій любви и способный на любовь, типъ эволюціонирующій, восходящій. Когда изъ покольнія въ покольніе люди сходятся, какъ попало, безъ любви, безъ красоты, безъ чувства, безъ взаимности—или по соображеніямъ, постороннимъ любви, изъ расчета, изъ экономическихъ выгодъ, въ интересахъ "дъла" или "хозяйства", то они теряють инстинктъ любви, инстинктъ отбора. Вмъсто "любви" у нихъ вырабатывается "половое чувство", безразличное и не служащее отбору, не только не сохраняющее и не улучшающее породу, но наоборотъ, теряющее ее. Типъ мельчаетъ, физически и нравственно вырождается.

"Любовь—орудіе *отбора*.

"Половое чувство-орудіе вырожденія".

Разбирая далъе отношение современнаго сознания къ вопросу о любви, Успенскій указываетъ, что наука, для которой единственная цъль любви-продолжение рода человъческаго, не объясняетъ почему въ человъчество вложена сила, влекущая два пола другъ къ другу въ безконечно большем в размири, чимо это нужно. "Для целей продолженія рода утилизируется только одна малая дробь той силы любви, которая вложена въ человъчество. Куда же идетъ главное количество силы? Мы знаемъ, что ничто не исчезаетъ. Если энергія есть-она должна во что-нибудь "перейти". "Въ творчество по вспъмз направленіямь" отвічаеть авторь; онь утверждаеть, что всякое идейное творчество является результатомъ энергіи, возникающей изъ эмоцій любви. Исторія подтверждаєть этоть смілый выводь. Мы знаємь, что вь эпохи наибольшаго расцвъта искусства и наивысшаго художественнаго творчества то, что можно назвать побочной силой любви т. е. тотъ огромный избытокъ силы, влекущей два пола другъ къ другу, на который указываетъ цитируемый авторъ, выражался всегда въ такой полной гаммъ высокихъ эмоцій, волненій, новыхъ идей и смълыхъ грезъ, которая и служила вдохновеніемъ для человъческаго творчества.

И наоборотъ, въ эпохи паденія нравовъ, когда эмоціи любви понижаются, а съ ними вмѣстѣ понижается темпъ жизни и ея привлекательность, родникъ духовнаго творчества высыхаетъ, искусство мельчаетъ, литература вырождается. Всѣ эти признаки на-лицо въ наше время. Ихъ приписываютъ внѣшнимъ причинамъ. Но это—не вѣрно. Въ свободной и сытой Австраліи замѣчаются тѣ же явленія.

Здѣсь мы опять подходимъ къ коренному вопросу міросозерцанія: Матерьялизмъ или Идеализмъ? Преимущество Матерьялизма—*точность* познанія. Но еще большой вопросъ: покрывають ли собой положительныя стороны этой точности стороны отрицательныя?

Мнѣ скажутъ: но вѣдь результатъ этой точности вся великолѣпная культура 19-го и 20-го вѣка. Но культура должна строиться не для великолѣпія, а для *счастья* людей. А кто рѣшится утверждать, что она принесла людямъ счастье?

Пропуская наше сознаніе черезъ узкую щель однихъ матерьяльныхъ интересовъ, позитивизмъ сдѣлалъ его дѣйствительно очень отчетливымъ; но въ то же время онъ закрылъ отъ насъ весь великій міровой просторъ, изъ котораго человѣческая душа черпаетъ свои вдохновенія, а безъ вдохновенія она можетъ только умирать, а не жить.

Мало того, сдѣлавъ наше сознаніе столь ограниченно отчетливымъ, позитивизмъ сдѣлалъ его въ то же время невпрнымъ: когда смотришь на міровыя событія сквозь щель, теряешь всѣ вѣрные размѣры и всѣ соотношенія, вниманіе невольно устремляется на тотъ крошечный отрѣзъ, въ которомъ самъ человѣкъ, его собственное я, его личныя эмоціи и вкусы являются центромъ міра; эгоизмъ разрастается неизбѣжно, всѣ личныя переживанія получаютъ болѣзненную остроту и преувеличенное значеніе, самолюбіе и личная чувствительность пріобрѣтаютъ колоссальные размѣры, а воспріимчивость къ тому, что переживаютъ другіе, атрофируется. Благодаря этому, между человѣкомъ и его окружающими обрываются живыя нити взаимной симпатіи и довѣрія, исчезаетъ вѣрное пониманіе другой души, возникаетъ пессимизмъ, нравственное одиночество.

Самымъ върнымъ средствомъ для борьбы съ этимъ настроеніемъ вырожденія—къ сожальнію широко распространеннымъ среди нашей молодежи,—является развитие и укрыпленіе эмоцій любви.

Необходимо провести черезъ сознательную тонкую культуру всъ свои отношенія къ ближнимъ, къ членамъ своей семьи, къ товарищамъ, знакомымъ, и—можетъ быть—болѣе всего къ своей возлюбленной. Въ любви мужчины къ женщинѣ и женщины къ мужчинѣ какъ въ сильномъ свѣтовомъ фокусѣ сходятся вспь эмоціи любви. Въ лучахъ этого свѣта человѣкъ временно преображается: онъ дѣлается красивѣе, смѣлѣе, глубже, благороднѣе, подъ ихъ животворнымъ вліяніемъ проясняется его пониманіе, углубляется его сочувствіе. Такое расцвѣтаніе и хорошеніе неизбѣжно у человѣка влюбленнаго; но оно вспыхиваетъ на короткое время и быстро угасаетъ, потому что любить постоянно совершенной любовью—мы еще не въ состояніи.—Отчего влюбленный человѣкъ хорошѣетъ? Потому что черезъ него начинаетъ просвѣчивать тотъ свѣтъ Божественной Любви, въ которомъ и источникъ, и тайна всякой красоты, земной и небесной.

Тотъ же свътъ свътитъ въ праведникахъ и святыхъ, только въ нихъ онъ горитъ ярче и не погасаетъ, какъ у людей несовершенныхъ. — Вспомнимъ Франциска Ассизскаго, Іоанна Дамаскина, о. Зосиму Достоевскаго. Художники, видящіе дальше другихъ, изображаютъ ихъ свътлыми, любовно раскрытыми для всъхъ и для вся. Святые — тъ же влюбленные, только они влюблены въ Бога и въ красоту его Творчества. Это — лишь разныя ступени любви, и чъмъ любовь выше и безкорыстнъе, тъмъ продолжительнъе и полнъе счастье любящаго. Не даромъ создалось прозвище "блаженный". Душа народа, творящая языкъ, угадываетъ великія тайны и намекаетъ на нихъ въ аналогіяхъ. — Этой преемственности человъческой любви отъ высочайшаго Источника жизни моралисты совсъмъ не улавливаютъ. Смъшивая животное влеченье съ человъческой любовью, они клевещутъ на человъка: какъ только онъ поднялся надъ животнымъ состояніемъ, онъ уже не можетъ гръшить противъ закона своей души безъ стыда и безъ тяжелаго недовольства собой.

И въ этомъ смѣшеніи повинны не только узкіе моралисты или морализирующіе аскеты, но и такіе свѣтлые умы, какъ нашъ  $\Pi$ . Н. Толстой. Когда онъ прикасается къ этому вопросу въ своихъ романахъ и статьяхъ, \*) онъ повторяетъ такую же клевету на человѣка.

Онъ раздъляетъ нераздълимое, беретъ одну физіологическую сторону любви, наводитъ на нее электрическій свътъ своего огромнаго таланта, а весь невидимый огонь любви, все ея огромное психологическое содержаніе, весь трепетъ повышеннаго темпа жизни, всю гамму человъческихъ эмоцій, отъ пламеннаго горънія до свътлыхъ слезъ восторга, всю вдохновляющую и героическую силу любви, куда отводитъ онъ все это?—Не удивительно, что ему кажется "гадкимъ" это искаженное, искусственно созданное представленіе о любви.

Закончу словами автора той же книги *Tertium Organum*: "Огонь любви, въ которомъ сгораетъ человѣчество, это — огонь жизни, огонь вычнаго обновленія. Моралисты съ удовольствіемъ загасили бы этотъ огонь, съ которымъ они не знаютъ что дѣлать и котораго боятся, чувствуя его силу и власть. И они дуютъ на него, не понимая, что это— начало всего... Если рожденіе идей есть свѣтъ, идущій отъ любви, то этотъ свѣтъ идетъ отъ большаго огня. И въ этомъ непрестанномъ огнѣ, въ которомъ горитъ все человѣчество, вырабатываются и утончаются всѣ силы человѣческаго духа и генія".

Другъ читателя.

<sup>\*) &</sup>quot;Крейцерова соната", "Половая похоть".



# Письмо изъ Адьяра.

### По пути въ Адьяръ.

Съ осени текущаго года я перестала удивляться быстротъ того теченія, которое уносило меня все дальше и дальше отъ условныхъ удобствъ большихъ городовъ въ даль невъдомой жизни. принимавшей въ близкихъ возможностяхъ осуществленія то очертанія золотыхъ куполовъ, сверкавшихъ за прочной оградой, то форму густой рощи, за которой свътится заря. Пароходъ, на которомъ мнъ предстояло прожить 22 дня, представлялъ собою прочное судно для перевозки груза и принадлежалъ компаніи австрійскаго Ллойда. Благодаря его массивному сложенію, движеніе воды было едва замътно на немъ; зато путешествовать приходилось семь дней дольше, чъмъ на пассажирскомъ, скороходномъ пароходъ. Итакъ, 27 сентября (по новому стилю) я взобралась на палубу "Erzherzog Franz Ferdinand", на которой мнъ предстояло впервые познакомиться воочію, какъ съ китами, летучими рыбами, огромными медузами и прочими морскими чудовищами, такъ и съ личностью европейскихъ миссіонеровъ, ѣдущихъ учить Индусовъ умънію праведно жить.

Трое изъ нихъ принадлежали къ Ордену іезуитовъ; они курили большія сигары, пили виски и вино, потребляли въ большомъ количествъ мясо и кръпкія приправы и неодобрительно поглядывали на русскую даму, бравшую только зелень и фрукты изъ множества подаваемыхъ ей блюдъ. Наконецъ, они отечески

замътили ей, что при такомъ режимъ она не выдержитъ климата Индіи и одного года, ибо Европейцу нужно пить и ъсть вдвое больше въ Индіи, чъмъ въ Европъ, чтобы поддержать свои силы. Воспользовавшись этимъ случаемъ, русская дама поспъшила спросить, преуспъваетъ ли миссіонерское дъло въ Индіи.

"Видите-ли", съ видимой охотой сказалъ старшій священникъ, уже двадцать лѣтъ пробывшій въ Индіи, "Индусы, безспорно, народъ религіозный, но они крайне поверхностны, не вдумчивы"...

"Неужели?" искренно удивилась я; "чему же приписать глубину ихъ священныхъ Писаній, богатство и тонкость ихъ литературы, глубокій символизмъ ихъ культа, совершенство ихъ философскихъ школъ? "...

"Заблужденіе, дитя мое, страшное заблужденіе; повърьте мнъ, хотя я книгъ ихъ не читалъ, но это дутая слава, нездоровое направленіе умовъ, стремящихся признать все чужое лучше своего. Надъюсь, что вы не исповъдуете новую теологію, необуддизмъ, альтруизмъ? "...

"Альтруизмъ", робко переспросила я, удрученная негодующимъ тономъ собесъдника и предчувствуя горькія слова осужденія, "альтруизмъ, мнъ кажется, что"...

"Я такъ и зналъ; теперь это въ модъ; да скажите пожалуйста, дитя мое, читаете ли вы Евангеліе"?

"Читаю".

"Въ такомъ случав вы должны помнить, что въ немъ сказано: возлюби ближняго, какъ самого себя. Это ясно означаетъ, что нельзя любить другихъ больше самого себя и что о себв самомъ совсвмъ не слвдуетъ забывать"...

"Жертва"...

"Опять вы невърно толкуете. Жертва возможна для Бога, такъ какъ Онъ совершененъ, а человъкъ только Его подобіе. Неужели вы думаете, что если мы исповъдуемъ религію Христа, то мы не должны защищаться отъ разбойниковъ или что мы должны возставать противъ войны? Ну, конечно, я такъ и зналъ".

"Въ Геосиманскомъ саду"...

"Ахъ, оставьте, то былъ Христосъ, а мы человѣки. Отъ насъ совершенства не требуется. Я вижу, что вы совсѣмъ не отдаете себѣ отчета въ томъ, что самое главное для вѣрующаго человѣка"...

"Примъръ, жизнь въ согласіи съ исповъдуемымъ идеаломъ"...

"Совсъмъ нътъ; правильное толкованіе священныхъ Писаній; истина, какъ вамъ извъстно, одна, и пребываетъ она въ лонъ Католической Церкви".

Тутъ внезапно изъ воды показался хвостъ такой огромной рыбы, что всѣ пассажиры бросились къ борту и разговоръ о единой истинъ такъ и остался на этотъ разъ неоконченнымъ.

\_\_\_\_\_

"Какъ долго, однако, вы бесъдовали вчера съ іезуитами", подсъла ко мнъ на слъдующій день англичанка-миссіонерка; "навърное, они говорили вамъ много дурного про насъ, а между тъмъ, тамъ, гдъ католики, непремънно раздоръ и интриги. Знаете ли, какъ они дъйствуютъ въ голодные годы? Они даютъ Индусамъ деньги, а потомъ отнимаютъ у нихъ поля и имущество, если Индусы отказываются принять Христіанство. Впрочемъ, что можно ожидать отъ католиковъ, съ ихъ извращеннымъ пониманіемъ священныхъ писаній?!"

"Вчера мнъ сказалъ католическій патеръ", отвътила я, любуясь плывущими мимо медузами, "что истина пребываетъ въ лонъ Католической Церкви".

Англичанка звонко разсмъялась. "Говорить, конечно, можно что угодно. Въдь истина едина и въ двухъ мъстахъ заразъ быть не можетъ. Мы, протестанты, дъйствуемъ совсъмъ иначе".

"Разскажите мнѣ, пожалуйста, въ чемъ состоитъ ваша миссія?"

"Охотно; прежде всего, мы учимъ Индусовъ десяти заповъдямъ".

"А какую изъ нихъ, по вашему, Индусы исполняютъ хуже насъ?".

"Вы шутите? Да всъ, кромъ первой, пожалуй, такъ какъ они безспорно очень религіозны".

"Я слышала, что число преступленій значительно больше въ Европѣ, что алкоголизма почти не существуетъ въ Индіи, что сыновнее чувство возведено въ этой странѣ почти въ культъ и что нарушеніе его, какъ свидѣтельствуютъ священныя писанія и литература Индусовъ, карается наиболѣе сурово богами"...

Въ это время мимо насъ проплыло нѣчто похожее на огромную черепаху, а на солнцѣ заблестѣла цѣлая стая летучихъ рыбъ, что послужило поводомъ миссіонеркѣ прервать бесѣду.

Красное Море. Нестерпимая жара; всъ вентиляторы, горизонтальные и вертикальные пущены въ ходъ; какъ крылья громадныхъ летучихъ мышей, они со свистомъ и стономъ вертятся надъстоломъ объдающихъ, взвивая прилипшіе къ вискамъ волосы и придавая всъмъ смъшной и безпомощный видъ.

Ночью тѣло прилипаетъ къ подушкѣ, къ простынямъ, пальцы слипаются другъ съ другомъ, влажное бѣлье мучительно раздражаетъ кожу. Отъ береговъ раскаленной Аравіи и пустыннаго Египта вѣетъ безпощаднымъ, истребительнымъ зноемъ, не дающимъ возможности на землѣ ничему расти. Нигдѣ не видать зелени, травы, деревца.

Истомленные путешественники молчаливы; нѣкоторые не встаютъ больше съ откидныхъ креселъ, двое больны, пала лошадь и трупъ ея выбросили въ море.

Но вотъ мы обогнули край Аравіи и въ Индъйскомъ Океанъ повъяло прохладой. Всъ лица оживились, патеры опять принялись за вино...

Однажды, я сидъла на палубъ въ креслъ и размышляла о своей сложной, какъ мнъ казалось, кармъ, какъ вдругъ услышала знакомый голосъ.

"Можетъ быть, вы мечтаете о всемірномъ братствѣ? Hикогда, слышите ли, никогда этого не будетъ, пока всѣ не станутъ католиками"...

Неизвъстной породы птичка съ ярко желтымъ брюшкомъ избавила меня отъ необходимости отвъта, такъ какъ на пароходахъ дальняго плаванія каждое появленіе живого существа отвлекаетъ вниманіе отъ разговора, чтенія или игры и временно отодвигаетъ всѣ остальные интересы на второй планъ.

двигаетъ всѣ остальные интересы на второй планъ.

Однажды утромъ, мы тихо пристали къ берегамъ Индіи, на нѣсколько часовъ раньше предполагаемаго срока. Къ этому времени я уже давно стала убѣжденной поклонницей сквозняковъ и вѣеровъ; въ Бомбеѣ же я стала еще поклонницей англійскаго tub'a; я велѣла поставить его посреди комнаты, каждый часъ опускалась въ этотъ огромный чанъ и обливалась холодной водой, стараясь въ этотъ короткій промежутокъ времени представить себѣ, что я въ Россіи и что идетъ снѣгъ.

Черные слуги предупредительно и трогательно ухаживаютъ за Европейцами; женской прислуги совсъмъ нътъ. Темнокожіе слуги, неслышно ступая босыми ногами по каменному полу огромной столовой, по малъйшему движенію руки или глазъ догадываются о вашемъ желаніи.

На слъдующій день мчусь дальше на югъ; пью горячій чай въ самые жаркіе часы дня, торговцы странныхъ игрушекъ, сосудовъ и духовъ заглядываютъ въ вагонъ иностранной лэди, лежащей на диванъ съ двумя въерами въ рукахъ. Тридцать шесть часовъ ъзды въ вагонъ-клъточкъ съ продольно стоящими дива-

нами и за полчаса до Мадраса—длинная и скучная остановка для выдачи пассажирамъ свидътельства о томъ, что въ Бомбеъ чума и что за ними будетъ учрежденъ дальнъйшій надзоръ. Шесть часовъ утра. Зелень большого южнаго города.

Экипажъ катитъ вдоль улицъ съ низкими домами, въ то время, какъ сердце начинаетъ учащенно биться и глаза внимательно вглядываются въ даль. Но вотъ, по ту сторону длиннаго моста замелькали бълыя постройки Адьяра. Еще мигъ и мой экипажъ въъзжаетъ въ пальмовую аллею, мягко катитъ по красному песку и подвозитъ меня къ огромному строенію, на бълыхъ ступенькахъ котораго ярко выступаютъ фигуры чернокожихъ людей. Я въ Адьяръ.

M. K.



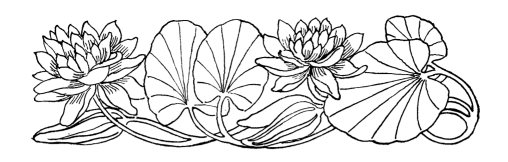
Нѣтъ большаго преступленія, какъ признавать похоть позволенной.

Нътъ большаго несчастія, какъ не умъть довольствоваться.

Нътъ большаго порока, какъ желать пріобрътать.

Если самъ себъ не въришь, то и тебъ никто не повъритъ.

(Изреченія "Лао-Тце").



# Отдѣлъ духовныхъ исканій.

#### Среди древнихъ храмовъ.

Н. Гернетъ.

O jeunesse du monde! (Leconte de Lisle).

На заръ человъчества, послъ безплотной "первой" Расы, обитавшей "Въчный" Островъ, бывшій на тогдашнемъ Съверномъ Полюсь, и "второй" Расы на Гиперборейскомъ Континентъ, гдъ расли тогда пальмы и въчно сіяло Солнце. "божественной, счастливой Гипербореъ" Грековъ съ ея призрачными человъческими формами, народилась третья Раса Лемуріи. Громадный Континентъ, погибшій отъ огня, простирался отъ Борнео далеко за Мадагаскаръ до "Острова Пасхи", захватывая Цейлонъ-бывшіе горные хребты и величайшія вершины его, теперь острова, все еще живущіе. Что было его религіей? Только въ древнъйшихъ сказаніяхъ Оккультистовъ Востока, и то смутно, указывается на довольно высокую цивилизацію Лемуріи, на большіе города, гдъ были даже школы и храмы, на селенія, гдь приручались гигантскія животныя "допотопнаго" типа, -- на колоссальное, тяжелое, человъко-подобное существо, которымъ руководили Великіе Учителя, сыны эволюцій другихъ міровъ---будущіе полу-боги легендъ, и даже ихъ боги! Храмы имъли странныя, сказочныя формы—и понынъ сохранилась священная лъстница на одно изъ ихъ возвышеній, нынъ холмъ, завершающій "Островъ Пасхи" надъ водами Океана—усъянный статуями Тъхъ, Кто когда-то велъ юное человъчество къ свъту \*).

<sup>\*)</sup> Pierre Loti: "Записки мичмана". Фотографія статуй въ "Lemuria" (нъмецк. перев.).

\* \*

Душой одной постигнуть можно душу!

Въ глубинъ темныхъ тропическихъ лѣсовъ Мексики, въ концѣ XVII вѣка, о. Францискомъ Ximenez, доминиканцемъ, въ бургадѣ Св. Өомы была открыта дивная книга, рукопись. Другой монахъ перевелъ ее \*). Въ 1849 г. ее увидѣлъ французъ, аббатъ Brasseur de Bourbourg и издалъ ее съ параллельнымъ французскимъ и мексиканскимъ (индійскимъ) текстомъ, въ 1861 г. въ Парижѣ.

Эта книга называется книгой "Лазурнаго Покрова"—"Пополь-Ву" книга народа—предка тъхъ, кто передалъ ее испанскимъ монахамъ.

"Это *первая* кмига, написанная въ давнія, давнія времена... Но видъ ея скрытъ отъ того, кто думаетъ, кто видитъ..." Она постигается душою, Будди. То была религія "человъка душевнаго", еще не духовнаго.

Пополь-Ву раздъленъ на четыре части, и въ первыхъ двухъ это точный списокъ древняго Пополь-Ву, въроятнаго оригинала "Тео-Амокстли" ("божественной книги Толтековъ", т. е. буквально первой священной книги на землъ, доступной всъмъ людямъ).

"То разсказъ о нашемъ существованіи въ странѣ мрака и о выходѣ на свѣтъ къ жизни", о томъ "какъ дѣлалась... параллель Неба и Земли на четырехъ концахъ (земли)"—

Были пусты небеса и воды \*\*)...

Создатель—Владыка Лазурной Поверхности \*\*\*)...

Ни звука, ни тренія, ни колебаній, ни равновъсія, ничто не цъплялось за другое—тъла не было.

Создатель—Змій пернатый, изумрудный \*\*\*\*).

Тѣ, кто далъ существо (срав. Станцы Т. Доктр.), уже на водахъ горя, какъ растущій свѣтъ... Ихъ объялъ цвѣтъ зелени и лазури— (срав. "Т. Доктр." символическіе цвѣта Высшаго и Низшаго Манаса). Это великіе мудрецы—Небо есть.

"Сердце Неба—это титулъ Бога: И явилось съ Нимъ Слово Его. Слова слились... стало свътло".

<sup>\*)</sup> Оригиналъ въ музеѣ Мексико.

<sup>\*\*)</sup> См. начало "Голубиной (Глубинной) книги".

<sup>\*\*\*)</sup> См. "Т. Доктр.": ауры, солнца и земли-голубыя.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Инки-цари носили въ коронъ зеленый малахитъ.

Съ мигомъ Зари родился человъкъ.

Сердце Неба и Сердце Земли создаютъ словомъ, говоря; "Да звучитъ отъ васъ Наше имя, чествуйте насъ, вашихъ Матерь и Отца".

Ритуалъ (тайное пѣснопѣніе) начинается словами языка, нынѣ невѣдомаго: "Tulan yan hululaez..." Пополь-Ву учитъ о Единствѣ Бога, о семи символическихъ герояхъ, спасшихся отъ "наводненія" (перваго, "Великаго" потопа?). Мудрецы, принесшіе первую цивилизацію Мексики, были "съ Востока" (т. е. изъ лежавшей на Востокѣ Атлантиды?) "племени Нахюатль "изъ расы Толтековъ." Они и оставили послѣ себя Пополь-Ву, "священную книгу, говорившую начальникамъ среди ночной тишины." Но насталъ день, когда мудрецы были отозваны "на Востокъ" и ушли, давъ обѣтъ "вернуться въ будущемъ." Всѣ они были "зміи, сыны зміевъ" (древній знакъ посвященія) и одинъ изъ нихъ, во время пребыванія въ Мексикѣ, "проходитъ подземелье, въ которомъ онъ уже былъ" (т. е. второе посвященіе).

.... Вожди—Адепты изъ "Града Золотыхъ Воротъ", столицы Атлантиды,

ушли—и народъ остался подъ сънью ученія ихъ.

Пополь-Ву такъ описываетъ "Зинмо Тулла" (Мексику милліонъ лѣтъ назадъ \*): "Ленъ родится въ ней всѣхъ цвѣтовъ, птицы въ лѣсахъ сверкаютъ перьями, цвѣтутъ пахучія розы, сіяетъ прозрачный изумрудъ, и бирюза, и золото, и серебро мерцаютъ тамъ."

Надъ этимъ земнымъ раемъ властвовалъ, у Natchy, вождь, названный Солнцемъ, власть его раздъляла Женщина Правитель, всегда его ближайшая родственница. Правители, у Толтековъ, были трое "на трехъ ступеняхъ трона", четвертымъ былъ "наслъдникъ" или главный священнослужитель, по прообразу трехъ "мужскихъ" божествъ и "Матери Боговъ" (Хосhise), "Цвътка" (наша славянская Лада съ цвъткомъ, Изида съ Лотосомъ. Но чудная страна поклонялась Единому Богу: "Единъ Могучій создавшій боговъ и въчно живущій по кончинъ ихъ" (прабогъ и прабоги Славянъ). Въ Немъ она поклонялась троицъ. "Тотъ, Кто вверху" это и въ троицъ Эдды "Сильный вверху", "Равно Ему высшій" "Высшій" (см. Озанам'а). О Немъ Пополь-Ву говоритъ: Люди не смъютъ дать Ему Имя",—Египетъ говорилъ: "Тотъ, о Комъ не говорятъ!"

Мексика знала еще Ig, воплощеніе Тецкатли, т. е. "дымящагося зеркала" (прообразъ зеркала на алтаряхъ Шинто?).

<sup>\*)</sup> По Платону Poseidonis, послъдній островъ Атлантиды, погибъ 12.000 лътъ назадъ.

Вездъ по краю стояли—стоятъ и теперь—teocalli, усъченныя пирамиды, по индійски Нанне-Я (дома Бога). На нихъ молились на заръ или на террасахъ домовъ, въ то время, какъ жены бросали въ очагъ thym, прежде чъмъ приблизиться къ нему... Въ Боямъ былъ храмъ со статуей о трехъ главахъ.

Передъ восходомъ Солнца Новой Манвантары, когда на водахъ темнаго пространства легъ первый зеленый лучъ... Когда не было ни "солнца, ни луны и звъзды были подъ покровомъ", боги создали "изъ глины" первыхъ людей. Они были "какъ мякоть," не стояли, не могли повернуть головы, ни "видъть csadu" ("третьяго" глаза Лемуровъ не было). Ума у нихъ не было. Боги призвали на помощь \*) мага и его жену. Тъ сдълали деревянныхъ людей, тоже безъ ума, безъ сердца, хоть не безъ языка.

Тогда вздулись воды и поглотили ихъ. Отъ нихъ пошли обезьяны. Тутъ Пополь-Ву дѣлаетъ странное отступленіе. Передъ разсказомъ о твореніи "настоящихъ людей", онъ излагаетъ исторію посвященія Хунальпу и Кебаланке, полу-боговъ. Вокругъ нихъ уже цѣлая цивилизація. Чья же, гдѣ? Въ Пополь-Ву чуется за "Лазурнымъ Покровомъ" близость "первыхъ временъ", жизнь пришлая съ другихъ планетъ, вѣка, когда "солнце всходило на западѣ…"

Тутъ выступаетъ таинственный градъ Xibalba (Ксибальба). Le Plongeur видитъ въ немъ лежащее въ руинахъ Palenqué... но это ничѣмъ не доказывается. Въ немъ находилось средоточіе жизни страны, храмъ "Домъ Мрака", названный "Сердце народа", для посвященій и храмъ Игры въ Мячъ (какъ у Басковъ), куда проникали лишь принцы крови.

Въ Uxmal'ѣ, столицѣ (какъ и Chichen Itza), Св. Святыхъ храма имѣетъ форму креста (руины еще стоятъ); на фасадѣ дворца въ Chichen Itza вырѣзанъ крестъ. Во дворцовомъ храмѣ Uxmal'я лѣсенка ведетъ къ потолку (извѣстное испытаніе въ посвященіи челы, который долженъ силой воли выйти изъ тѣла на послѣдней ступени и пройти астрально черезъ потолокъ). На западной сторонѣ семь комнатъ для Мистерій. Семь было "числомъ" "третьей" степени Мистерій племени Майя.

Титулъ высшаго жреца: Хакмакъ, — истинный человъкъ.

И вотъ въ Xibalb'у полу-боговъ, братьевъ позвали "Крылатые посланники". Юноши пошли, гонцы летъли передъ ними. По страшнымъ высямъ, между безднами, ихъ путь сходилъ къ Xibalb'ъ. Вотъ

<sup>\*)</sup> Срав. "Тайн. Доктр.".

передъ ними четыре дороги: Черный путь обманываетъ ихъ, они гибнутъ, но воскресаютъ. На своемъ лукъ они переплываютъ потоки 1) грязи и 2) крови. Снова четыре пути: бълый, красный, зеленый и черный. Они достигаютъ Xibalb'ы и предстаютъ передъ ея двънадцатью принцами.

Въ храмы и ко двору Xibalb'ы и Uxmal'я стекались народы, даже "Ассирійцы и Афганцы" (что можно отнести лишь къ историческому Uxmal'ю). Одинъ изъ принцевъ носилъ имя Паталъ, т. е. то, которое Индусы даютъ теперь выходцамъ изъ Афганистана!.. Страшные, таинственные властители Xibalb'ы подвергаютъ братьевъ ряду испытаній и игрой въ мячъ—который указываетъ имъ крыса, когда-то спасенная юношами отъ гибели—и въ "Домъ Мрака", гдъ ихъ запираютъ въ темную ночь, среди благоуханія дворцовыхъ садовъ... Но элементы, звъри, даже боги, повинуются героямъ, особенно помогаютъ имъ муравьи—что какъ будто указываетъ (для теософа) на принадлежность братьевъ-героевъ къ іерархіи планеты Венеры, откуда по преданію муравьи принесены на землю въ Атлантиду.

Наконецъ ихъ сжигаютъ (на "горъ огня") и бросаютъ ихъ кости въ воду. Изъ воды они воскресаютъ какъ люди-рыбы... Они возвращаются ко двору Xibalb'ы подъ маскою двухъ странниковъ и, послъ магическаго представленія передъ принцами, хитростью убиваютъ ихъ.

Въ Мексикъ, какъ и въ Атлантидъ, Бълая Магія торжествуетъ.

Созданы "первые четыре человъка" (т. е. первыя четыре Расы), "мужы и жены, полные красы и генія, " "видъвшіе все, что скрыто". Тогда боги находятъ, что эти люди слишкомъ "божественны" и "укоротили ихъ эръніе."

Еще "въ Царство Мрака" люди размножились, но тогда цивилизаціи еще не существовало и алтарю боговъ "еще не поклонялся никто".

Новые люди идутъ въ "Городъ Семи Гротовъ" (городъ Золотыхъ Воротъ съ его семью частями?). Они приносятъ себѣ оттуда "Ковчегъ" и "боговъ." Богомъ ихъ стала "Тѣнь ихъ Создателя..." Служенію храму было посвящено племя Тохиль, державшее постъ и бдѣніе "до утренней звѣзды." "Языки семи племенъ раздѣлились, но у Тохиль осталась мудрость великая" и другіе подчинились имъ. Сказано, что они "пришли изъ-за моря, но тогда моря не было" (Атлантида существовала). "Ночь же все еще длилась?" До нашихъ дней одинъ холмъ называется "Тохилъ" и съ двумя другими (Тохиль, Авилка и Мамонъ "Мѣсто Зари Тохиля", гдѣ "Богъ говорилъ съ ними."

И вотъ Заря занялась. Люди воскурили фиміамъ. Поднялось Солнце "и великіе звъри окаменъли" (срав. "Тайн. Доктр." Станцы. Потопъ Мексики не коснулся). Князья "оставили слъды въ камняхъ" народу, а сынамъ "скрытое величіе, чей ликъ никто не узрълъ."

Молодые принцы ѣздили "принимать посвященіе" "у великаго Монарха Востока" (въ городъ Золотыхъ Воротъ?). Пополь-Ву даетъ только детали посвященія, приготовлены "балдахинъ въ четыре яруса," "арка для Царя Царей" ("ahan арар"), порошки разныхъ цвѣтовъ \*), камень бѣлѣе мѣла "для тайнаго употребленія во время помазанія на царство" и раковины "тотъ."

Одинъ изъ жрецовъ ("Ара огня"—ара рѣдкая, священная птица, т. е. жаръ-птица, фениксъ) своею волею сводилъ на алтарь съ неба священный огонь. Когда держался постъ, группы служившихъ у алтаря и молившихся были 9, 13, 17. Интересно, что на языкѣ Нахюатлъ "говоритъ" и "царствоватъ"—одно слово.

Въ Ка-ба-хѣ (Cahba-ha) "фонтанъ цвѣтовъ" былъ священный камень, которому цари поклонялись. Iuarros говоритъ, "онъ былъ черный, блестящій какъ зеркало, въ немъ боги отвѣчали на вопросы видимыми образами."

Донынъ въ Рабинамъ существуетъ родъ Измалехъ (Измалхи) изъ семьи древнихъ этихъ принцевъ Мексики. Типъ у нихъ "совершенно восточный." Одинъ изъ потомковъ принцевъ Luiché, на берегахъ "Нила" (Luiché: "мирнаго", ръки, свергающейся съ Кордильеръ Центральной Америки и впадающей въ Тихій Океанъ) записалъ Пополь-Ву испанскими буквами и такъ сохранилъ ее.

А у Кордильеръ, среди руинъ на Амазонкъ высятся скалы съ надписями—рунами (Liuché: руна человъкъ) и на одной скалъ отпечатокъ ноги учителя Сугализо, указавшаго племенамъ Мексики и Юга носить на мантіяхъ кресты...

До сихъ поръ по всей допинъ отъ Зену до Антіохіи видны холмы надгробные князей тъхъ временъ, и надъ ними золотые коло-кольчики священнаго дерева сеёва звучатъ о погребенныхъ тайнахъ.,.

<sup>\*)</sup> Такіе "порошки" употреблялись въ старинныхъ храмахъ первыхъ Славянъ на Руянѣ, существовавшихъ до Арконы. Арабы упоминаютъ о нихъ, они были "изъ коралла" (по цвѣту стѣнъ? Храмъ Арконы тоже былъ красный) и построены по указанію краснокожихъ людей, "выкинутыхъ моремъ съ дальняго острова" (Poseidonis?). Они-ли привезли и культъ Нерты съ ея озеромъ, въ которое бросались добровольно. какъ въ вѣчно зеркальный прудъ у храма Chichen-Itza? И невидимые колокола, звучавшіе въ куполѣ храмовъ на Руянѣ, были-ли эмблемой священныхъ цвѣтовъ Сеїв'ы, того мірового огнецвѣта, что вѣчно возрождается въ культахъ народовъ, пока не закроется Лотосъ Жизни, заронивъ въ "глубину невѣдомаго" сѣмя Будущаго Космоса.

#### Шинто.

Лишь зеркало на алтарѣ Шинто--Кто ищетъ путь себя онъ видитъ!

За тысячи водныхъ верстъ отъ руинъ въ Мексиканскихъ лѣсахъ Дальняго Запада, среди манерной японской природы, за озерами, отражающими ирисы за навѣсами глициній прячутся храмы древнѣйшей религіи Дальняго Востока: Шинто. За портикомъ съ рогами, Тойри (такими же какъ, у храмовъ Атлантиды), каменные львы у доступа къ главному храму—преддверіе и "внутреннее святилище" одинаково пусты, бѣлы, чисты.—На алтарѣ, надъ цвѣтами, брошенными въ жертву—серебряное зеркало—"Гляди въ свою душу утромъ и вечеромъ"...

Когда-то, въ такъ и оставшейся неразгаданной религіи Этруссковъ, юноши съ вѣнцомъ "посвященія" на главѣ смотрѣли въ такіяже зеркала. Это были "проявленія Космоса, отраженіе въ земной матеріи Божественнаго человѣчества" (Одно изъ нихъ мнѣ пришлось держать въ рукахъ въ этрусскомъ музеѣ Болоньи, гдѣ еще стоятъ дивныя терракотовыя вазы съ священными эмблемами и сценами, черными по красному, и черный драконъ—химера).

Зеркалу Шинто служатъ бонзы въ бълыхъ одеждахъ и поютъ длинныя молитвы на языкъ неизвъстномъ ни имъ, ни паствъ.

Shin (японское произношеніе, кит. "шенъ"—богъ) и "То"—путь, слово, разумъ, т. е. тео--логія, Теологія безъ догматовъ, знающая лишь необходимость очищенія какъ Ками--святые, боги, герои старины.

Въ древней японской легендъ о Ками "Kosiki" сказанія о сотвореніи міра тѣ же, что въ Пополь-Ву. Неудачныя попытки создать человѣка. Затѣмъ прекрасная принцесса Сузери даритъ своему жениху шарфъ, охраняющій "отъ змій".—Съ нею онъ идетъ въ "Домъ змѣй" (Мрака?). Змѣи, Осы (въ Пополь-Ву летучія мыши) и принцы повинуются ему. При испытаніи нахожденіи стрѣлы (мяча) ему помогаетъ крыса, (крыса Пополь-Ву.),выносящая ее изъ болота ("потока грязей" Пополь-Ву). Вокругъ болота вспыхиваетъ огонь, но замираетъ и полу-богъ выходитъ побѣдителемъ изо всѣхъ испытаній.

Рядомъ съ Японіей, съ "странѣ Утренняго Благоденствія"— стоитъ загадочный "Тронъ Луны", но династія Луны, занимавшая его тысячелѣтія въ темно-красныхъ залахъ, носившихъ цвѣтъ жертвеннаго Камня яшмы на teocalli Атлантиды, забыла прошлое ученіе и потеряла

прошлую силу. Осталось лишь бѣлое одѣяніе и странный лунный пейзажъ на стѣнахъ за трономъ. До нашего времени живетъ ученіе Китая, древнѣйшая изъ его философій,—хотя вновь изложенная въ "историческія" времена —Тао, ученіе о пути. Когда-то, когда шло составленіе Китайскихъ алфавитовъ, второй по счету былъ сдѣланъ "по образцу звѣздъ" и этимъ "звѣзднымъ" шрифтомъ было начертано Тао.

Тао не религія, это смыслъ религіи—"Дверь, открытая въ Изумленіе", въ "Глубину"... внѣ путей человѣчества. Недаромъ Конфуцій сказалъ о Лао-це, создателѣ Тао: "Мы не понимаемъ Дракона,—я не понимаю Лао-це".

Это "несообщимое", "высшее" что можно

Душой одной постигнуть...

И за плантаціями чайныхъ деревьевъ, въ свѣтлыхъ стѣнахъ монастырей Китая, подъ именемъ Будды, все же созерцаютъ эту тайну Тао—а мы "не понимаемъ."

#### О Друидахъ.

"Несообщимое"—это: высшій кругъ, жилище Божества въ единственной религіи древности, изъ тѣхъ, которыя уже хорошо извѣстны нашей наукѣ, ноготорая все еще—хотя не религіозно держится среди народа герцогства Уэльсъ, въ современной Англіи—религіи Кельтовъ— Друидовъ. Когда по всей Британіи зацвѣтаютъ daffodil и свѣтлымъ золотомъ заливаютъ подножіе еле распускающихся лѣсовъ Корнвалля собираются "барды" на праздникъ валлійскій "Eistedfodd". Они наслѣдники Друидовъ "2-ой ступени", тѣхъ, что были каждый "весь искусство". И христіанской истиной звучатъ имъ слова "Тріадъ". Есть три Единицы Начала, не можетъ быть болѣе одной Единственности. Есть Одинъ Богъ, Одна Истина, одна точка свободы, равновѣсіе всякого противодѣйствія!

Это религія Езуса, Бога свъта \*). Онъ же былъ и Діана, женское Начало, Неизвъстное "Х" Мексиканцевъ—(жена тънь свъта" Тайной Доктрины…)

Не станемъ излагать религію и культъ Друидовъ, сестру вѣры нашихъ предковъ Варяговъ, сестру вѣры нашихъ предковъ Славянъ— Дѣвы Судьбы, въ голубомъ одѣяніи ауры земной, въ черномъ хитонѣ Неизвѣстности, въ радужной одеждѣ ауры Кармической—Урда, Скульда. Верданди, все еще ткутъ судьбу человѣка, а "Необходимостъ" прядетъ на брильянтовой прялкѣ о 1000 граняхъ судьбы народовъ, революцій и Царствъ.

<sup>\*)</sup> При раскопкахъ подъ Notre-Dame въ Парижѣ нашли статую Езуса.

Каждая въра, говоритъ Фарраръ, сказала свое слово "Да, книга Лазурнаго Покрова сказала о сотвореніи, Тао о пути, Шинто о чистотъ души, Зороастръ о чистотъ жизни, Веды о Космосъ, Египетъ о Величіи, Конфуцій объ умъренности, Платонъ о гармоніи, Моисей о законъ, Будда объ отреченіи, Христіанство о любви,—Магометъ о Единствъ Бога... послъ говорится объ Единствъ всего...

И когда "слова сольются", снова "станетъ свътло" (Пополь-Ву).

Н. Г.



Огонь ставъ рѣчью и вошелъ въ уста; воздухъ сталъ жизнью и вошелъ въ ноздри; солнце стало зрѣніемъ и вошло въ очи; пространственныя направленія стали звуками и вошли въ уши; растенія и господа лѣсовъ стали тканью и вошли въ кожу; луна стала разумомъ и вошла въ сердце; смерть стала нисходящей жизнью и вступила въ низшее отверстіе; воды стали сѣменами и вошли въ сокровенныя мѣста.

Единый не есть господь страданія и причина радости. Путемъ размышленія вдумчивые люди познали силу Божественнаго, Который одинъ правитъ всѣми причинами, отъ времени до духа.

Въ источникъ всей жизни, обширной основы всего, въ сферъ колесной Брахмы долженъ двигаться приходящій и уходящій; но если онъ мыслитъ Единаго отдъльно отъ почитаемаго колеса, то онъ освобождается отъ смерти.

Объ этомъ Брахманѣ сложилось пѣснопѣніе; въ Немъ трое: Онъ есть конечная основа за предѣлами всякаго тлѣнія. Когда познающіе мудрость познаютъ различіе этихъ четырехъ, претворяющихся въ Брахмѣ, то они сливаются съ Единымъ и освобождаются отъ матеріи.

(Изреч. изъ Упанишадъ).



Отвътъ человъка религіи-знанія на 50 вопросовъ. В. Данилова (по поводу анкеты "Дух. Христ."), ц. 10 коп. Авторъ даетъ отвътъ на тъ 50 вопросовъ, которые въ 1910 г. выдвинулъ журналъ "Духовный Христіанинъ" въ предпринятой имъ духовной анкетъ. Эта брошюра интересна какъ выраженіе міровоззрѣнія человѣка, подписываюшагося всегда какъ "человъкъ религіи-знанія". Въ отвѣтахъ слышится слишкомъ раціоналистическая и утилитарная нота, но многіе отвъты не лишены глубокаго мистическаго пониманія духовныхъ истинъ. Интересно его опредъление Бога. "Богъ-Духъ, Всемогущій, Творящій желанія, Бывшій до начала всехъ векъ. Богъ не въ покоъ, Богъ не въ личности, Богъ въ преодолъваніи, Богъ въ творчествъ. Бога нельзя создать, Бога нельзя придумать. Бога можно чувствовать и знать, можно чувствовать и върить въ Него. На вопросъ: что есть Царствіе Божіе? авторъ отвъчаеть: "Царствіе Божіе внутри васъ. Это то покойное состояніе духа человъческаго, когда человъкъ подчинилъ звъря своего подобію своему Всемогущаго Творящаго и сталъ на путь достиженія возможности совершенства Отчаго"... "Тысячелътнее Царство" авторъ понимаетъ такъ: "Это союзъ истинныхъ сыновъ Божіихъ, воспринявшихъ въ себя Царствіе Божіе и созидающихъ Тъло Христово, то есть союзъ, Церковь для спасенія міра. Она есть. Она невидима для душевнаго человъка, ибо она не требуетъ внъшнихъ формъ, она духовна и духомъ воспринимается. Ее чувствуетъ имъющій благодать Духа Святаго".

Разбирая молитву Господню, подъ хлѣбомъ насущнымъ авторъ понимаетъ нё только пищу тѣлесную, но и пищу духовную, которая "укрѣпляетъ насъ и приготовляетъ насъ къ непосредственному общенію съ Отцемъ нашимъ Небеснымъ". Сущность христіанства онъ опредѣляетъ слѣдующимъ образомъ: "сущность христіанства воспитать изъ дѣтей Божіихъ совершеннолѣтнихъ сыновъ, способныхъ осуществить

въ условіяхъ земной жизни Царствіе Небесное, т. е. такой общественногосударственный строй, такія общественныя, семейныя и личныя отношенія, чтобы во всемъ святилось Имя Его, чтобы вездѣ было царствіе Его, чтобы всѣмъ управляло Слово Воли Его". Къ брошюрѣ приложена статья, подъ заглавіемъ: "Сущность и значеніе религіи въ жизни человѣка", въ которой авторъ зоветъ сочувствующихъ его взглядамъ къ организаціи общества религіознаго объединенія. Цѣль его во взаимномъ трудѣ достигать возможности духовнаго совершествованія.

Бабъ. Драматическая поэма изъ исторіи Персіи въ 5 дѣйствіяхъ и 6 картинахъ, И. Гриневской, ц. 2 руб. Драма-поэма эта посвящена Али-Мохаммеду, основателю крупнаго религіознаго теченія на Востокъ, бабизма, возникшаго, какъ извъстно, въ 40 годахъ прошлаго стольтія. Али, по прозванію Бабъ, что значитъ "врата" или "путь" является одной изъ замъчательнъйшихъ личностей прошлаго въка. Его удивительно чистая жизнь, возвышенная проповъдь и трагическая кончина послужили источникомъ вдохновенія для поэта И. Гриневской. Въ живыхъ краскахъ проходитъ передъ нами персидская жизнь прошлаго въка, съ ея увлеченіями, предразсудками, героическимъ подъемомъ и порою варварской жестокостью. Поэту удалось дать нъсколько интересныхъ характеровъ; въ особенности удался образъ Хурэтъ, горячо любящей, страстно преданной своимъ идеаламъ дъвушки. Это первая послъдовательница Баба. Она любитъ его, идетъ за нимъ и отдаетъ жизнь проповъди его идей. Величественно вырисовывается образъ самого Баба среди окружающаго его непониманія и фанатизма. Сила, чистота и божественная мудрость отмъчаютъ всъ его ръчи, исполненныя нажной красоты. Онъ проповадуетъ освобожденіе женщины, чистую любовь и глубокое, одухотворенное понимание священныхъ писаній Ислама. Романическій эпизодъ съ Хурэтъ не подтверждается исторически: Хурэтъ была увлечена идей, а не страстью, а самъ Али, въ то время какъ выступалъ уже Бабомъ, едва ли могъ быть увлеченнымъ какимъ-либо земнымъ чувствомъ; но этотъ эпизодъ внесенъ авторомъ въ очень поэтической формъ и не нарушаетъ единства впечатлѣнія. Очень хороша сцена перваго появленія Баба въ толпѣ, когда все падаетъ ницъ передъ нимъ и когда онъ начинаетъ свою вдохновенную проповъдь. Въ IV дъйствіи хороша молитва Баба:

"Въ каждый часъ
Словами, вздохомъ, стономъ
Мы можемъ Господу нести
Благодаренья...
Его исполни повелѣнья;
Врагамъ прости...
Благотворительнымъ будь, справедливымъ,

Пока, какъ самого себя,
Ты не полюбишь сердцемъ горделивымъ
Людей,—не мусульманинъ ты! лишь полюбя,
Ты добрый сынъ Ислама, лишь тотъ его достоинъ храма,
Кто брата полюбилъ, какъ самого себя".

Нигдъ Бабъ не возстаетъ противъ древняго ученія Корана; онъ старается лишь углубить его и освътить новымъ пониманіемъ.

Очень сильно то мѣсто 9 явленія того же дѣйствія, гдѣ онъ, на изступленный крикъ толпы, жаждущей мести и боя, отвѣчаетъ мольбою сложить оружіе и молиться, чтобы встрѣтить вражду гонителей любовью. "Любовью", говоритъ онъ, "побѣждается вражда, побѣждается всякая злая сила". И среди пораженныхъ, недовольныхъ и смутившихся людей, не ожидавшихъ такого непонятнаго для нихъ отношенія къ врагу въ минуту смертельной опасности, онъ поднимается, до высшаго вдохновенія и, какъ бы въ экстазѣ, повторяетъ свое утвержденіе, что все идетъ къ свѣту и свѣтъ побѣдитъ.

"Клянусь, настанетъ царство свѣта, Ночная мгла уйдетъ, она уйдетъ, и вновь, Въ коронѣ изъ лучей, царицею одѣта, Съ небесъ далекихъ къ вамъ сойдетъ она, любовь".

Трогательно прекрасенъ и величественъ божественный образъ Али, какъ онъ вызванъ къ жизни вдохновеніемъ поэта. Мы видимъ передъ собою во плоти, въ яркихъ краскахъ жизни, одно изъ тѣхъ великихъ существъ, которыя отъ времени до времени приходятъ въ міръ, чтобы помочь ему и служить ему. Отъ этой поэмы-драмы вѣетъ горнымъ воздухомъ снѣжныхъ вершинъ, на которыхъ раздается Голосъ Безмолвія. Нельзя не привѣтствовать горячо такія глубокія по замыслу и художественныя произведенія, какъ Бабъ: они—знаменія временъ, указаніе на переломъ въ драмѣ и на духовныя потребности, все болѣе и болѣе сознательно проявляющіяся въ сердцѣ современнаго человѣка.

Мы слышали, что И. Гриневская только что закончила и готовить къ печати свою новую поэму-драму "Беха-Улла", которая объщаеть быть не менъе интересной, чъмъ Бабъ.

Страшный судъ, какъ астральная аллегорія. Д. Святскаго. Евангельская исторія, говоритъ авторъ, какъ и библейская, писались по астральной схемѣ, по солнечнымъ и луннымъ цикламъ. Истинный смыслъ такихъ картинъ въ Священныхъ Писаніяхъ какъ Страшный Судъ \*), можетъ быть возстановленъ научно съ историко-астрономической точки зрѣнія. Такимъ образомъ раскрывается происхожденіе,

<sup>\*)</sup> Въ томъ же направленіи написана авторомъ брошюра "Лѣстница Іакова". См. "В. Т.", іюль—августъ 1911 г.

какъ думаетъ авторъ, библейскихъ миеовъ и символовъ. Въ подтвержденіе своей точки зрѣнія онъ проводитъ параллель между знаками Зодіака и священными изображеніями и древними символами. Особенно интересна параллель солнца, раздъляющаго звъзды Овна отъ звъздъ Козерога съ Евангельскимъ Іисусомъ-Солнцемъ, Пастыремъ и Царемъ, отдъляющимъ овецъ отъ козлищъ, по мозаикъ въ Равеннъ. Извъстной картинъ Страшнаго Суда, которую мы находимъ во многихъ христіанскихъ монастыряхъ, онъ противопоставляетъ старинную карту неба съ миоологическими фигурами созвъздій. Получается удивительное совпаденіе, даже въ деталяхъ. Послъднюю трубу Божію, о которой говорится въ Апокалипсисъ, авторъ отождествляетъ съ луною, съ рогомъ мъсяца. По этому поводу авторъ вспоминаетъ, что представленіе о солнечномъ божествъ, возсъдающемъ съ правой стороны божества луннаго рога, не было чуждо также грекамъ, и прежде чъмъ возникли подобныя христіанскія изображенія (Іисусъ, сидящій одесную Бога-Отца), мы можемъ, напримъръ, видъть тотъ же самый сюжетъ на одномъ древнемъ барельефъ Фригійскаго происхожденія: Зевесъ съ солнечнымъ сіяніемъ вокругъ головы сидитъ одесную Мена, греческаго луннаго бога. Голова послъдняго окружена "Ветхимъ серпомъ мъсяца". Совпаденіе астрономическихъ понятій и изображеній съ священными символами не подлежитъ сомнънію, точно также какъ не подлежитъ сомнънію присутствіе солнечнаго мива, какъ элемента, вошедшаго въ повъсть земной жизни великихъ Учителей человъчества. Но такое совпаденіе не случайно и не опровергаетъ фактическую достовфрность исторической стороны этой повфсти. Солнечный миеъ сознательно выбирался какъ наиболъе подходящій символъ для жизни тъхъ, которые приносили міру, на подобіе солнца, свътъ и жизнь, и которые отдавали всецъло себя, дълаясь центромъ духовной жизни міра. Нужно только умъть, при помощи особаго ключа, найти въ повъсти такой божественной жизни элементъ миническій, элементъ мистическій и элементъ историческій, такъ какъ всѣ они одинаково присутствуютъ въ сложеніи этой повъсти. Ключь этотъ даетъ Теософія, и имъ владъла въ высочайшей степени Елена Петровна Блаватская.

Alba.



Редакторъ-Издательница А. А. Каменская.