

# BECTHING FEOCOPIN

РЕЛИГІОЗНО-ФИЛОСОФСКО-НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛЪ.

### Satyât Nasti Paro Dharmah

(Нътъ религіи выше истины).

7 ноября.

**№** 11.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ

1909

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

#### Религіозно-философско-научный журналъ

# "Въстникъ теософіи".

(ТРЕТІЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ).

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА:

- 1) статьи какъ оригинальныя, такъ и переводныя по теософіи, по сравнительному изученію религій, оккультизму, изслѣдованію психическихъ силъ, скрытыхъ въ природѣ и въ человѣкѣ, по психологіи и др. отраслямъ знанія;
- 2) свъдънія о теософическомъ движеніи въ Россіи и за границей и о другихъ родственныхъ духовныхъ и общественныхъ движеніяхъ;
- 3) біографіи выдающихся представителей теософическаго міросозерцанія и общественныхъ дъятелей:
- 4) художественно-литературный отдълъ, какъ отраженіе въ искусствъ теософическаго міросозерцанія;
- 5) отзывы о книгахъ, поступающихъ въ Редакцію журнала по вопросамъ теософіи, психологіи и др.;
  - 6) справочный отдълъ, вопросы и отвъты на вопросы подписчиковъ.

Журналъ выходитъ 7-го числа каждаго мѣсяца, книжками въ форматѣ in 8° не менѣе пяти печатныхъ листовъ каждая, подъ редакціей А. А. Каменской, при участіи Анми Безантъ, доктора Рудольфа Штейнера, Аlba, П. Н. Батюшкова, А. В. Борніо, Н. К. Боянуса, А. Ф. Вельцъ. А. С. Гралевской, С. Н. Даль, Н. Г., М. Каменской, К. Кудрявцева, Е. М. Кузмина, М. Летрэ, Н. Лихачевой, А. Миниловой, Е. Писаревой (Е. П.), М. Станюковичъ, Д. Страндена, О. Д. Форшъ. Б. Ф., А. В. Унковской и др. Въ теченіе двухъ пѣтнихъ мѣсяцевъ (цюнь и августъ) журналъ не выходитъ.

Въ теченіе года предполагается помѣстить нижеслѣдующія крупныя статьи: "Три желанія" и "Оккультныя науки" Е. П. Блаватской; "Дхарма" и "Проблема зла и страданія" А. Безантъ; "Древняя мудрость на протяженіи вѣковъ" Т. Паскаля; "Мистика" Р. Штейнера; "Объ общеніи съ міромъ духовъ" Гартмана; біографическіе очерки Е. П. Блаватской, Г. Олькотта и Т. Паскаля; автобіографія А. Безантъ, съ портретами, и рядъ оригинальныхъ статей сотрудниковъ Редакціи.

Цѣна 6 руб. въ годъ съ доставкой и пересылкой въ предѣлахъ Россійской Имперіи. Допускается разсрочка: за ½ года—3 р. 50 к., за 3 мѣсяца—2 руб. Отдѣльный №—75 к. За перемѣну адреса городского на городской—20 к., городского на иногородній и обратно иногородняго на городской—40 к. Цѣна за границу 10 руб. Разсрочка за границу не допускается.

Подписка для иногороднихъ только черезъ Контору Редакціи.

Городская подписка принимается въ Конторъ Редакціи (СПБ., Кабинетская ул., д. 7, кв. 1) ежедневно, кромъ субботъ и праздничныхъ дней, отъ 1—4 час. дня и по воскресеньямъ отъ 11—12 час. дня, а также во всъхъ большихъ книжныхъ магазинахъ. Годовая подписка въразсрочку безъ повышенія цѣны допускается только до 1 января 1909 г.

По дъламъ Редакціи издательница принимаетъ лично по пятницамъ отъ 4—5 часовъ дня.

#### продолжается подписка

на сборникъ статей подъ заглавіемъ

# "BOMPOCH TEOCOФIN",

#### выпускъ п.

Сборникъ будетъ посвященъ памяти Е. П. Блаватской.

Сборникъ намѣченъ въ размѣрѣ 20 печатныхъ листовъ въ форматѣ in 8° по образцу изданія "Вопросы Теософіи" вып. 1. и выйдетъ въ концѣ декабря с. г.

Въ "Сборникъ" будутъ помъщены: портреты Е. П. Блаватской, очерки значенія ея дъятельности, отзывы учениковъ (Дж. Мида и др.), извлеченія изъ частныхъ писемъ, Введеніе и вступленіе въ "Тайную Доктрину", "стансы Дзіанъ", выдержки изъ "Голоса Безмолвія", "Практическій оккультизмъ", "Есть ли душа у животныхъ", "Оккультная сказка" и изреченія Востока, собранныя Е. П. Блаватской.

Цѣна по подпискѣ 2 рубля.

Послъ выхода въ свътъ, цъна Сборника будеть повышена.

Вмѣстѣ съ тѣмъ Редакція приступаетъ къ изданію капитальнъйшей работы Е. П. Блаватской подъ заглавіемъ:

## "ТАЙНАЯ ДОКТРИНА".

Объ условіяхъ подписки будетъ объявлено особо.

Подписка принимается тольно въ Редакціи журнала "Въстникъ Теософіи",—С.-Петербургъ, Кабинетская, 7, кв. 1.



#### — Отъ Редакціи —

Статьи, присылаемыя для напечатанія въ "Вѣстникѣ Теософіи", подлежать въ случаѣ надобности, сокращеніямъ и исправленіямъ. Рукописи должны быть написаны четко и на одной сторонѣ листа. Рукописи, не востребованныя въ теченіе трехмѣсячнаго срока, уничтожаются.

Во избѣжаніе недоразумѣній съ доставкою журнала, Редакція проситъ гг. подписчиковъ заблаговременно сообщать ей о перемънъ ихъ адресовъ.

Заявленія о неполученіи очередного № должны быть дѣлаемы не позже полученія слѣдующей книжки журнала, такъ какъ жалобы, заявляемыя по истеченіи этого срока, экспедиція городского почтамта оставляеть безъ разсмотрѣнія.

Въ виду желанія возможно ярче представить личность Е. П. Блаватской, сборникъ статей ея имени дополненъ рядомъ оригинальныхъ статей Е. П. Блаватской. Это значительно увеличило размѣръ сборника (до 20 печатныхъ листовъ) и задержало его выходъ въ свѣтъ. Сборникъ выйдетъ въ декабрѣ мѣсяцѣ 1909 г. Въ связи съ этимъ, цѣна сборника повышается: лица, подписывающіяся на Сборникъ послѣ 1 ноября 1909 г., вносятъ при подпискѣ 2 руб.—Послѣ выхода въ свѣтъ цѣна будетъ повышена.

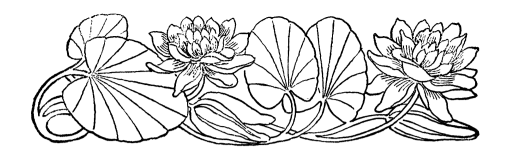
#### СОДЕРЖАНІЕ

#### ноябрьской книжки "Въстника Теософіи".

|                                                         | CTPAH. |
|---------------------------------------------------------|--------|
| 1. Памяти княжны М. М. Дондуковой-Корсаковой, Анна      |        |
| Философова                                              | 1      |
| 2. Древняя Мудрость, А. Безантъ, пер. Е. П. (продолж.). | 5      |
| 3. Какъ достигнуть познанія сверхчувственныхъ міровъ,   |        |
| д-ра Штейнера, пер. М. Лалетинъ (окончаніе)             | 19     |
| 4. Предисловіе къ Бхагавадъ-Гитъ, Alba                  | 24     |
| 5. Бхагавадъ-Гита, пер. И. Манжіарли и Alba             | 28     |
| 6. Стихотвореніе, Н. Броницкая                          | 35     |
| 7. Стихотвореніе, М. К                                  | 36     |
| 8. Обозрѣніе теософической литературы, Alba             | 37     |
| 9. Хроника теософическаго движенія, А1 в а              | 47     |
| 10. Хроника жизни                                       | 49     |
| 11. Изъ газетъ и журналовъ                              | 54     |
| 12. Научный отдълъ. Четвертое измъреніе, П. Успенскій   |        |
| (продолженіе)                                           | 61     |
| 13. Отзывы о книгахъ                                    | 84     |
| 14. Письмо въ Редакцію                                  | 95     |
| 15. Мысли Л. Н. Толстого о вегетаріанствъ               | 96     |

Приложеніе. Великіе Посвященные. Очеркъ эзотеризма религій, Эдуарда Шюре, пер. Е. П. (продолженіе).





#### Памяти княжны

#### М. М. Дондуковой-Корсаковой.

На дняхъ отошла отъ насъ княжна М. М. Дондукова-Корсакова.

Человъкъ глубоко религіозный, она отдала всю жизнь и все состояніе на великое дѣло помощи страждущему человъчеству, утъшенія падшихъ духомъ и скорбящихъ.

Она никогда никого не осуждала, всъхъ жалъла, всъхъ любила.

П. Д. Боборыкинъ, въ своемъ романъ "Жертва Вечерняя", попытался нарисовать образъ этой святой женщины.

Былъ ли цълесообразенъ избранный ею путь дъятельности? Правильно ли посвящать всъ силы на уменьшеніе окружающихъ насъ страданій, не пытаясь искоренить причину ихъ?

Помню мои частые споры съ княжной на эту тему. Особенно много заботъ прилагала она къ освобожденію женщины изъ цъпей проституціи. Посъщала всякіе притоны, была своимъ человъкомъ въ Калинкинской больницъ.

Я доказывала ей, что проституція зависить отъ очень глубокихъ причинъ, и если можно бороться съ этимъ зломъ, то только коллективными усиліями, при помощи цѣлаго ряда мѣръ, не только благотворительнаго, но законодательнаго и экономическаго порядка. Проституція только часть болѣе широкаго вопроса, вопроса женскаго.

Какъ то разъ, послѣ спора на эту тему, М. М. разсказала мнѣ слѣдующій случай.

- "Я переъзжала,—говорила она,—Неву, на яликъ. Рядомъ со мной съла баба съ мальчикомъ. Долго приглядывалась она ко мнъ, наконецъ говоритъ:
  - Ты княжна Марья Михайловна?
  - --- Я.

Тогда она низко поклонилась мнѣ и говорить: "Помнишь какъ ты каждый день въ Калинкинскую пріѣзжала, къ товаркѣ моей, Катѣ. Ты ей все Евангеліе читала, она тебя ругала. И я тебя ругала, издѣвалась надъ тобой. А вотъ, поди—жъ, потомъ тебя вспомнила, одумалась и дала себѣ зарокъ лучше въ гробълечь, чѣмъ въ трущобѣ жить. Господь-то и помогъ. Замужъ вышла. Человѣкъ хорошій, а малецъ то сынъ мой. Ну благослови ты его!"

— Видите, дорогая, прибавила кн. М. М., обращаясь ко мнъ, никогда не знаешь, на какую почву упадетъ зерно. И развъ не надо оставлять всего стада, чтобы спасти одну погибшую овцу?

Что возразишь на такіе разсказы? А сколько она мнѣ ихъ разсказывала!

Если даже М. М. ошибалась, преувеличивала значеніе такихъ единичныхъ случаевъ, то сама-то она являла примъръ истинной подвижницы, и самымъ бытіемъ своимъ заставляла върить въ человъка, наглядно показывала, что есть на свътъ воистину святые люди, преисполненные въры, надежды на спасеніе людей и любви къ нимъ.

Ходила она по острогамъ, по тюрьмамъ, ѣздила въ Шлиссельбургскую крѣпость.

Сообщенія между кръпостью и внъшнимъ міромъ не существовало. М. М. могла посъщать заключенныхъ только подъ условіемъ выполненія суровыхъ правилъ кръпостного режима и она этимъ правиламъ подчинилась. Ни разу она не передала заключеннымъ какихъ-либо писемъ отъ родныхъ или знакомыхъ, не сообщала имъ никакихъ въстей, которыя интересовали бы ихъ.

Понятно, что при такихъ условіяхъ многіе изъ заключенныхъ встрѣчали ее недовѣрчиво. Ея религіозная проповѣдь показалась имъ неумѣстной, назойливой. Но были люди, которые поняли М. М., поняли все ея безкорыстіе, жажду помочь страждущимъ, ея великую любовь къ людямъ.

Это поняла, напримъръ, Въра Николаевна Фигнеръ. Она не оттолкнула отъ себя Марью Михайловну и отвътила искренней лаской на любовь покойной.

Послѣ двадцатилѣтняго заключенія Вѣра Николаевна Фигнеръ была сослана въ Архангельскую губернію, въ убогій поселокъ, отстоящій отъ Архангельска на 70 верстъ.

М. М. получила отъ В. Н. письмо, въ которомъ она описывала свою тяжелую жизнь въ этой ужасной обстановкъ.

И вотъ, какъ то разъ, приходитъ ко мнѣ М. М., которой тогда уже было подъ восемьдесятъ лѣтъ, и сообщаетъ, что она пришла проститься: "уѣзжаю къ Вѣрѣ Николаевнѣ. Ужъ очень ей тяжело, и совсѣмъ она тамъ одна. Отговѣла я, причастилась (дѣло было великимъ постомъ) и ѣду. Можетъ быть не увидимся. Дорога дальняя, тяжелая".

Я ничего ей не возразила, не разубъждала. Не такой `она была человъкъ, да и слишкомъ поразило меня это извъстіе.

И старушка увхала.

Поъздка кончилась благополучно. М. М. употребила всъ усилія, чтобы Въръ Николаевнъ позволили переъхать въ Казанскую губернію въ деревню къ ся брату.

Она была чужда всякимъ политическимъ вопросамъ. Она старалась утъшить всъхъ заключенныхъ, политическихъ, наравнъ съ уголовными. И если политическіе пользовались особымъ ея вниманіемъ, то только потому, что ея любящее сердце подсказывало, что для нихъ тюремная обстановка особенно тяжела.

Какая то сила тянула ее къ тюрьмамъ, къ тъмъ мъстамъ, гдъ особенно принижена человъческая личность, гдъ люди всего легче могутъ впасть въ уныніе.

Разъ она почти полгода прожила въ коморкъ у тюремнаго сторожа, чтобы быть ближе къ заключеннымъ.

Богатая, знатная, она всю жизнь была бездомной. Отдавъ все свое состояніе бъднымъ, она знала, что вездъ найдетъ пріютъ и ласку.

Сколько энергіи и неистощимой силы было въ этомъ человѣкѣ. Помню разъ она пришла ко мнѣ рано утромъ. Говоритъ: "Устала я, не спала всю ночь. И голодна. Дайте мнѣ кофейку, и я у васъ посплю". Она отдохнула всего нѣсколько часовъ, и какъ я ее не удерживала, она вскорѣ куда то ушла "по дѣлу".

Свою громадную силу воли она проявила и на смертномъ одръ. Умирала она отъ рака, въ ужасныхъ страданіяхъ. Врачи для уменьшенія ея страданій хотъли ей сдълать подкожныя вспрыскиванія морфіемъ, но она на отръзъ отказалась. Она не считала себя вправъ искусственно уклоняться отъ посланныхъ ей страданій.

Передъ смертью она высказала желаніе, чтобы ее отпъвали въ Литовскомъ замкъ, гдъ она такъ часто бывала.

Всъ, кто былъ на отпъваніи, никогда его не забудутъ, настолько оно было трогательно.

Заключенные, по собственной иниціативъ, купили себъ копъечныя свъчки, и стояли на верху, на хорахъ, какъ бы опоясывая церковь живыми, теплющимися огоньками.

На отпъваніи пълъ дивный хоръ митрополичьихъ пъвчихъ. Но какъ глубоко трогательно было слышать, когда заключенные стройно пропъли молитву Господню.

Это было все, что могли дать покойной тв отверженные, которыхъ такъ любила Марья Михайловна, и я убъждена, что отошедшая отъ насъ подвижница приняла этотъ даръ въ сердце свое, какъ самый драгоцвный изъ всъхъ даровъ.

Со временемъ, будетъ конечно написана полная и подробная біографія этой замѣчательной женщины, или вѣрнѣе житіе этой подвижницы. Мнѣ хотѣлось лишь вплести свой скромный цвѣтокъ въ неувядаемый вѣнецъ ея подвижнической жизни.

Знала я ее еще молодой, цолной жизни и энергіи. Наши пути во многомъ расходились, но всегда была она для меня какъ бы духовникомъ души моей. Всегда мнѣ было съ ней отрадно, всегда получала я отъ нея утѣшеніе и ободреніе.

И здъсь я не могу не вспомнить другого великаго покойника—Федора Михайловича Достоевскаго. Помню съ какой лаской, любовью и терпъніемъ онъ выслушивалъ меня, воспринималъ голосъ моей наболъвшей души, какъ легко было съ нимъ говорить, какъ все самое мучительное и тяжелое онъ понималъ съ полуслова.

Никогда я не уходила отъ Федора Михайловича или Марьи Михайловны, не получивъ душевнаго исцъленія, т. е. самой настоящей помощи, которую человъкъ можетъ оказать человъку. Въчное имъ за это спасибо.

И неужели же я съ ними не встръчусь? Для меня они живы до сихъ поръ, они только отошли въ другой міръ, гдъ раскрыта тайна зла и страданій, которая такъ ихъ мучила здъсь на землъ.

Анна Философова.

28 сентября 1909 года.



#### Древняя Мудрость \*).

А. Безантъ.

(Продолжение \*).

#### Глава ХІ.

#### Восхожденіе человъка.

Вершина, на которую нѣкоторые люди уже успѣли подняться, а другіе продолжають взбираться, тянется въ такой необозримой дали, что когда измъряещь ее усиліемъ воображенія, мысль отступаетъ, устрашенная безконечной длительностью предстоящаго пути. Сравнивая младенческую душу стоящаго на самой низшей ступени дикаря съ освобожденной и побъдившей душой богочеловъка-кажется совершенно невъроятнымъ, чтобы первая душа могла вмъстить въ себя всю полноту, уже выраженную въ совершенной душъ, и что вся разница между объими сводится къ ступени эволюціи, въ самомъ началѣ которой находится младенческая душа, а въ самомъ концѣ—душа побъдителя. Внизу разстилается длинная цъпь низшихъ царствъ животнаго, растительнаго, минеральнаго, элементальнаго... Вверху простираются безконечныя іерархіи сверхчеловъческихъ сущностей—Chohans, Ману, Буддъ, Строителей, Властителей Кармы (Lipikas). Кто можетъ перечислить всѣ эти могучіе Сонмы? А если взглянуть на все перечисленное какъ на одинъ отдълъ въ еще болѣе обширной космической жизни, — тогда всъ ступени восхожденія человъка принимаютъ совершенно иной масштабъ, онъ занимаютъ лишь небольшое мъсто въ эволюціи непрерывной цъпи жизней, простирающейся отъ элементальной сущности вверхъ до проявленнаго Бога.

<sup>\*)</sup> См. "Въстникъ Теософіи" 1909 г., № 10.

Мы прослѣдили восхожденіе человѣка, начиная съ зачаточной души до состоянія духовноразвитого человѣка, отмѣтивъ различныя ступени развивающагося сознанія, начиная отъ смутныхъ ощущеній дикаря до отчетливой работы мыслителя. Мы видѣли человѣка проходящимъ снова и снова черезъ циклъ рожденій и смерти въ трехъ мірахъ, при чемъ каждый міръ отдавалъ ему заслуженную жатву и предоставлялъ все новыя условія для развитія.

Теперь мы уже въ состояніи прослѣдить его восхожденіе до послѣднихъ ступеней человѣческой эволюціи, которыя для огромнаго большинства человѣчества еще впереди; онѣ уже пройдены небольшимъ числомъ старшихъ сыновъ нашей расы, и въ наше время ихъ проходятъ наиболѣе опередившіе большинство человѣчества.

Эти высшія ступени мы раздізлили на два отдізла; первый называется "испытательнымъ Путемъ", тогда какъ второй заключаеть въ себіз "самый Путь" или "Путь ученичества". Разсмотримъ ихъ въ естественномъ порядкіз.

По мфрф того какт интеллектуальная, нравственная и духовная природа человъка развивается, онъ начинаетъ все яснъе сознавать цъль человъческой жизни и все настойчивъе стремиться къ осуществленію этой цъли въ своей личной жизни. Снова и снова повторяющаяся жажда земныхъ радостей, сопровождаемая полнымъ обладаніемъ и последующимъ разочарованіемъ, раскрываетъ передъ нимъ переходящую природу всъхъ лучшихъ даровъ земли. Такъ часто онъ стремился къ нимъ, завоевывалъ ихъ, наслаждался ими, и въ итогъ испытывалъ пресыщеніе, что подъ конецъ онъ отворачивается неудовлетворенный отъ всего, что земля можетъ предложить ему. "Какой смыслъ во всемъ этомъ!" стонетъ утомленная душа. "Все-прахъ и суета. Сотни и тысячи разъ я былъ обладателемъ и въ концъ пришелъ къ разочарованію во всякомъ обладаніи. Всъ земныя радости-иллюзіи, подобно пузырямъ, появляющимся на водѣ, хотя и радужнымъ и ярко окрашеннымъ, но исчезающимъ отъ перваго прикосновенія. Я жажду реальности. Съ меня довольно изм'внчивыхъ твней. Я тоскую по истинному и въчному. Я призываю освобожденіе отъ ограниченій, которыя держатъ меня какъ въ тюрьмъ среди всъхъ измънчивыхъ видимостей".

Этотъ первый крикъ души, требующей освобожденія, является послѣдствіемъ сознанія, что владѣй эта земля всѣмъ, о чемъ когдалибо грезило воображеніе поэта, и будь все зло уничтожено, и

всъ бъдствія приведены къ концу, и сдълайся самыя высшія радости доступными, и вся красота доведенной до совершенства, онъ все же не пожелаль бы ихъ и, утомленный, отвернулся бы отъ всъхъ земныхъ соблазновъ. Земное существованіе стало для него тюрьмой, и какъ бы прекрасно не украшалась эта тюрьма, онъ жаждетъ свободы и безграничности внъ окружающихъ его стънъ. И не только земля, но и небеса перестаютъ привлекать его; и небеса утомили его; и эти радости потеряли для него притягательную силу, и эти высшіе восторги не удовлетворяютъ его болье. Они также "приходятъ и уходятъ непостоянные", какъ и порожденія его чувствъ; они также ограничены, преходящи и неспособны утолить его. Онъ усталь отъ въчной смъны впечатльній; утомленная и тоскующая душа его призываетъ освобожденіе.

Иногда сознаніе тщеты земныхъ и небесныхъ благъ вспыхиваетъ подобно молніи, а затѣмъ прежняя власть захватываетъ душу въ плѣнъ, и чары измѣнчивыхъ земныхъ радостей погружаютъ ее снова въ преходящее довольство. Въ этомъ случаѣ является необходимость пройти еще нѣсколько новыхъ земныхъ жизней, прежде чѣмъ сознаніе пустоты всего преходящаго сдѣлается постояннымъ настроеніемъ души.

Но рано или поздно душа все же порываетъ свою связь съ землей и небомъ, такъ какъ ограниченная жизнь безсильна удовлетворить ее, и этотъ ръшительный поворотъ отъ всего преходящаго, это твердое хотъніе достигнуть въчнаго и есть дверь, ведущая на предварительный Путь испытанія.

Душа сходитъ съ проторенной дороги эволюціи, чтобы взобраться по узкой тропъ, круто поднимающейся въ гору, съ твердой ръшимостью разбить цъпи земныхъ и потустороннихъ жизней и достигнуть свободы горнихъ высотъ.

Трудъ, который предстоитъ выполнить человѣку, вступающему на Путь испытанія, исключительно умственный и нравственный; онъ долженъ достигнуть той внутренней ступени, которая позволить ему "встрѣтить своего Учителя лицомъ къ лицу;" но самыя слова его "Учителя" требуютъ поясненія. Высшія Существа, принадлежащія къ нашей расѣ, но уже закончившія свою человѣческую эволюцію, составляютъ, какъ было уже указано, то высшее Братство, которое направляетъ и содѣйствуетъ развитію человѣческой расы. Эти великіе Представители человѣчества, его Учителя, добровольно воплощаются въ человѣческія тѣла, чтобы составить связующее звено между человѣческимъ и сверх-человѣческимъ существованіемъ. Готовыхъ исполнить опредѣленныя усло-

вія Они допускаютъ въ число своихъ учениковъ съ цѣлью ускорить ихъ эволюцію и пополнить ими ряды Братства, которое принимаетъ участіе въ благой помощи міру.

Учителя не перестаютъ наблюдать за человъческой расой и отмъчаютъ всъхъ, которые, благодаря чистой жизни, безкорыстному труду ради общаго блага, благодаря умственнымъ усиліямъ. обращеннымъ къ благородной цъли, и искренней преданности идеалу, становятся во главъ остального человъчества, дълаясь способными воспринять усиленное духовное воздъйствіе. Каждый желающій воспринять подобное воздійствіе должень обладать особенной воспріимчивостью. Духовная энергія, помогающая человъческой эволюціи, является принадлежностью всей человъческой расы и усиленный ея притокъ въ пользу отдъльной души допускается только въ томъ случать, если эта душа проявляетъ способность къ исключительно быстрому развитію, что дасть ей возможность помогать остальнымъ и такимъ образомъ возвратить въ пользу всѣхъ ту помощь, которую она получила для своего собственнаго прогресса. Когда человъкъ своими личными усиліями, пользуясь лишь той общей помощью, которая дается всъмъ людямъ путемъ религіи и философіи, пробивается въ передовую человъческую волну, выказывая при этомъ любящую и безкорыстнодъятельную натуру, въ такомъ случать онъ становится предметомъ особаго вниманія со стороны неусыпныхъ хранителей расы и его ставять въ условія, благопріятныя для проявленія его духовныхъ силъ и его интуиціи. И по мъръ того, какъ онъ успѣшно выдерживаетъ испытаніе, онъ получаетъ дальнѣйшую помощь и ему даются прозрънія въ истинную жизнь, пока неудовлетворительность и нереальность земного существованія его души вполнъ, а стремленіе къ коне выяснится для нечному освобожденію не приведеть его къ вратамъ Пути. Его вступленіе на Путь ставить его въ положеніе ученика или челы, находящагося на испытаніи; одинъ изъ Учителей Состраданія принимаетъ его подъ свое покровительство, какъ человъка, выступившаго съ обычнаго пути эволюціи, и помогаетъ ему на узкомъ и крутомъ пути, ведущемъ къ освобожденію. Онъ ожидаетъ вступающаго у самаго входа на Путь, и хотя послъдній не знаетъ своего Учителя, Учитель знаетъ его, видитъ его усилія, направляетъ его шаги и приводитъ его къ условіямъ, наиболъе благопріятствующимъ его прогрессу, слъдя за нимъ съ нъжной заботой и мудростью, происходящей отъ полноты проникновенія

Дорога, на которую вступаетъ ученикъ, можетъ казаться одинокой и погруженной въ темноту, ученикъ можетъ воображать себя покинутымъ, но помощь, ускользающая отъ его сознанія, дается постоянно его душъ.

Четыре опредъленія "качества", которыя ученикъ долженъ съ самаго начала пріобръсти, ставятся передъ нимъ, какъ условія для "ученичества". На этой начальной ступени не требуется доведенія ихъ до совершенства, но ученикъ долженъ хотя отчасти овладъть ими, прежде чъмъ онъ будетъ допущенъ къ Посвященію. Первое изъ этихъ "качествъ" — различеніе между реальнымъ и нереальнымъ, которое, уже возникнувъ въ его сознаніи, и привлекло его на Путь. Это различіе становится все яснъе и опредъленнъе въ его умъ, и постепенно освобождаетъ его отъ связывавшихъ его цъпей, ибо второе "качество," равнодушіе къ внъшнимъ вещамъ, появляется какъ естественный результатъ яснаго представленія нецівнности всего преходящаго. Онъ узнаетъ, что утомленіе, которое отнимало у него всю прелесть жизни, происходило отъ постоянныхъ разочарованій, возникавшихъ вслъдствіе того, что онъ искалъ удовлетворенія въ нереальномъ, тогда какъ лишь одно реальное можеть дать удовлетвореніе душь; онъ познаетъ, что всъ формы мимолетны и непрочны, что онъ въчно мѣняются подъ импульсами жизни, и что реальна только единая Жизнь, которую мы ищемъ и безсознательно любимъ подъ всъми ея многообразными покровами.

Эта способность различать (между реальнымъ и нереальнымъ) ускоряется вслѣдствіе быстро измѣняющихся обстоятельствъ, которыми обыкновенно окружаютъ ученика съ цѣлью запечатлѣть въ его сознаніи какъ можно сильнѣе непрочность всего внѣшняго. Жизнь ученика бываетъ по большей части наполнена бурями и ударами, чтобы качества, которыя при обыкновенныхъ условіяхъ развиваются въ длинномъ рядѣ жизней, могли расти въ немъ съ ускоренной быстротой и достигать совершенства, постоянно переходя отъ радости къ страданію, отъ тишины къ бурямъ, отъ покоя къ напряженію, и онъ начинаетъ во всѣхъ переживаемыхъ перемѣнахъ различать нереальность формъ и чувствовать подъ всѣми ними одну и ту же неизмѣнную жизнь.

Онъ дълается равнодушнымъ къ наличности или къ отсутствію вещей, которыя то приходятъ, то уходятъ изъ его жизни, и онъ все чаще и чаще устремляетъ свой внутренній взоръ на единую неизмѣнную реальность, которая лежитъ въ основѣ всего проявленнаго.

По мфрф того, какъ онъ пріобрфтаетъ все болфе глубокое проникновеніе и непоколебимую устойчивость, онъ работаетъ и надъ развитіемъ третьяго "качества," которое состоитъ изъ шести душевныхъ свойствъ, необходимыхъ для допущенія ученика на самый Путь.

Свойствами этими необходимо овладъть, хотя бы только до нъкоторой степени, иначе онъ не будеть въ состояніи пойти далъе.

Во-первыхъ онъ долженъ пріобръсти власть надъ своими мыслями, порожденьями безпокойнаго ума, которыя столь же трудно обуздать, какъ стремительный вътеръ \*). Упорное ежедневное упражненіе въ медитаціи и сосредоточеніи должно привести мятежный умъ къ порядку, и передъ вступленіемъ на Путь ученикъ долженъ поработать съ средоточенной энергіей надъ этой задачей, иначе значительное увеличеніе силы мысли, вызванное его быстрымъ ростомъ, окажется опаснымъ и для него, и для другихъ, если сила эта не будетъ вполнъ подчинена его волъ. Безопаснъе дать ребенку играть съ динамитомъ, чъмъ довърить творческія силы мысли эгоисту и честолюбцу.

Во-вторыхъ, вступающій на Путь долженъ внъшнее самообладаніе къ внутреннему и господствовать надъ своей ръчью и надъ своими поступками такъ же строго, какъ и надъ своими мыслями. Какъ умъ повинуется душъ, такъ же должна низшая природа повиноваться уму. Степень полезности ученика во внъшнемъ міръ зависить отъ чистоты и благородства его видимой жизни въ такой же степени, въ какой полезность его въ духовномъ мірѣ зависить отъ постоянства и силы его мысли. При обыкновенной человъческой дъятельности хорошая работа неръдко портится благодаря небрежности, и ученику предлагается добиваться совершенства во всъхъ подробностяхъ его работы, чтобы позднъе, когда онъ вступитъ на Путь, недостатокъ отчетливости не послужилъ серьезнымъ препятствіемъ для его движенія Какъ уже сказано, на этой ступени не требуется совершенства, но мудрый ученикъ долженъ стремиться къ совершенству, зная, какъ онъ далекъ отъ идеала.

Въ-третьихъ, стремящійся къ посвященію долженъ вырабатывать въ себъ широкую терпимость, спокойное принятіе каждаго характера, каждой живой формы такою, какова она есть, не требуя, чтобы она соотвътствовала его личному вкусу. Начиная сознавать, что единая Жизнь облекается въ безчисленныя формы, изъ

<sup>\*)</sup> Bhagavad Gîtâ, VI, 31.

которыхъ каждая хороша на своемъ мѣстѣ, онъ принимаетъ всякое ограниченное выраженіе этой Жизни, не желая придавать ему иной характеръ; онъ научается уважать мудрость, которая дала начертаніе этому міру и которая руководитъ имъ, и съ невозмутимой ясностью видитъ онъ, какъ различныя части цѣлаго медленно и постепенно усовершенствуютъ свои отдѣльныя формы.

Пьяница, проходящій азбуку страданія, вызваннаго господствомъ его низшей природы, совершаетъ на своей ступени развитія такое же полезное дѣло, какъ и святой. заканчивающій свой послѣдній урокъ земной школы, и требовать отъ нихъ можно по справедливости только то, на что каждый изъ нихъ способенъ. Первый находится въ дѣтскомъ саду и обучается нагляднымъ образомъ, тогда какъ другой заканчиваетъ университетскій курсъ. Оба проявляются соотвѣтственно своему возрасту и занимаемому мѣсту и оба нуждаются въ помощи и симпатіи, каждый на своей ступени. Это одинъ изъ тѣхъ уроковъ, который въ оккультизмѣ извѣстенъ какъ терпимость.

Въ четвертыхъ, должна быть развита выносливость, то терпъніе, которое спокойно переноситъ все, не питая никакой злобы, подвигаясь безъ колебаній къ намъченной цъли. Ничто не можетъ придти къ нему иначе, какъ черезъ Законъ, а онъ знаетъ, что Законъ -- благъ. Онъ понимаетъ, что скалистая тропа, ведущая прямо къ вершинъ, не можетъ быть столь-же удобна, какъ хорошо утоптанная круговая дорога. Онъ знаетъ, что онъ долженъ уплатить въ нъсколько короткихъ жизней всъ кармическія обязательства, накопленныя въ прошломъ, вслъдствіе чего расплата и должна быть тяжелой. Самая борьба, въ которую онъ вовлеченъ, развиваетъ въ немъ пятое свойство-въру въ своего Учителя и въ себя, дов'вріе, полное ясности и силы, которое ничъмъ ненарушимо. Онъ научается довърять мудрости, любви и силъ своего Учителя и начинаетъ не только върить, но и осуществлять божественное начало внутри своего сердца, подчиняя ему всю свою природу. Послъднее изъ требуемыхъ свойствъ-равновъсіе выростаетъ до извъстной степени само собою, благодаря усиліямъ, которыя ученикъ дълалъ, вырабатывая предшествовавшія пять свойствъ. Самая ръшимость вступить на Путь есть признакъ того, что высшая природа раскрылась и что внъшній міръ окончательно потерялъ свое первенствующее значеніе для души. Постоянныя усилія, которыя требуются для одухотворенной жизни ученика, освобождають его душу отъ всъхъ связей, которыя могли бы еще привязывать ее къ чувственному міру, ибо перенесеніе центра вниманія съ низшихъ предметовъ на высшее, погашаетъ постепенно всю привлекательность ихъ. Они отвращаются отъ воздержаннаго обитателя (dweller) тъла \*\*) и вскоръ теряютъ всю свою силу надъ нимъ. Такимъ образомъ онъ научается оставаться среди объектовъ внъшняго міра, не стремясь ни къ чему и не отвергая ничего. Вмъстъ съ тъмъ онъ научается сохранять равновъсіе среди душевныхъ заботъ и тревогъ всякаго рода, среди переходовъ отъ радости къ печали, укръпляясь болъе въ равновъсіи, благодаря тъмъ быстрымъ переходамъ, которыми какъ уже сказано-отличается жизнь ученика, заботливо охраняемая его Учителемъ. Когда находящійся на послушаніи ученикъ достигъ шести названныхъ свойствъ, ему остается выработать четвертое "качество", то глубокое стремленіе къ освобожденію, ту жажду души соединиться съ Богомъ, въ которой таится залогъ совершеннаго достиженія. Это прибавляєть послѣднюю черту его зрълости для полнаго ученичества, ибо разъ это стремленіе проявилось опредъленнымъ образомъ, оно уже никогда не исчезнетъ, и душа, разъ испытавшая эту жажду, не сможетъ уже никогда утолить ее изъ земныхъ источниковъ; воды этихъ источниковъ покажутся ей до того пръсными и безвкусными, что она отвернется отъ нихъ съ растущей тоской по истинной влагъ жизни. На этой ступени ученикъ готовъ къ Посвященію, онъ готовъ безвозвратно "войти въ потокъ", что навсегда отръжетъ его отъ интересовъ земной жизни, исключая тъхъ, которые помогаютъ общей эволюціи и входять въ область его служенія. Отнынъ его жизнь перестаеть быть отдъльной жизнью; она приносится на алтарь человъчества, какъ жертва, радостно приносимая для общаго блага \*\*).

Въ теченіи тъхъ лътъ, которыя ученикъ посвящаетъ развитію названныхъ четырехъ качествъ, онъ неизбъжно подвинется и во всъхъ другихъ отношеніяхъ. Онъ получитъ отъ своего Учителя

Санскрить (употребляемый Индусами).

I. Viveka: различіе между реальнымъ и не реальнымъ.

II. Vairagya: равнодушіе къ нереальному, преходящему.

Нали: (употребл. Буддистами).

<sup>\*)</sup> Bhagawat Gîtâ II, 59.

<sup>\*\*)</sup> Для изучающихъ эти вопросы будеть, въроятно, не безъинтересно познакомиться съ техническими названіями, Санскритскими и Палійскими. различныхъ ступеней Пути, астръчающимися въ восточныхъ книгахъ.

I. Manodvåravajjana: раскрытіе оконъ души—убъжденіе въ непрочности всего земного.

II. Parikamma: подготовленіе къ дъятельности; равнодушіе къ илодамъ дъятельности.

много указаній, которыя сообщаются обыкновенно во время глубокаго физическаго сна; душа, облеченная въ правильно организованное астральное тѣло, начинаетъ употреблять послѣднее какъ орудіе своего сознанія и какъ средство общенія съ Учителемъ и воспринятія отъ него указаній и духовнаго просвѣтленія. Далѣе ученикъ усвоитъ способность медитаціи и это важное упражненіе внѣ физическаго тѣла ускоритъ его развитіе и сдѣлаетъ активными многія изъ его высшихъ силъ; онъ можетъ достигать во время медитаціи высшихъ областей бытія и знакомиться все болѣе съ жизнью высшихъ космическихъ плановъ.

Онъ научится употреблять свои растущія силы на пользу человъчества и все время, которое тъло его проводитъ во снъ, онъ будетъ усиленно работать въ астральной сферъ, помогая душамъ, только что перешедшимъ черезъ врата смерти, успокаивая погибшихъ въ той или другой катастрофъ, давая указанія, и въ самыхъ разнообразныхъ формахъ помогая всъмъ, кто нуждается въ помощи; такимъ образомъ онъ будетъ содъйствовать благому дълу Учителей и станетъ сотрудникомъ въ великомъ Братствъ, какъ бы скромно и незначительно не было это сотрудничество. Иногда на пути испытанія, а иногда и позднъе, ученику представляется выполнить одинъ изъ актовъ самоотреченія, которыми отличается ускоренное восхожденіе человѣка. Ему дозволяется отречься отъ "Девакана", т. е. отказаться отъ свътлой жизни въ небесной сферъ, послъ освобожденія изъ физическаго міра, отъ той жизни, которую ученики этой ступени проводять въ средней области Arûpa въ сообществъ съ Учителями, испытывая верховныя радости чистъйшей мудрости и любви. Если ученикъ отказывается отъ этого плода своей благородной и преданной жизни, -- въ такомъ случав духовныя силы, которыя онъ потратиль бы въ Деваканв, освобождаются для служенія міру, а онъ самъ остается въ астральной области въ ожиданіи скораго, новаго воплощенія на землъ.

Shama: контроль надъ

мыслями.

Dama: контроль надъ

III. Shatsam-

поступками. *Uparati*: терпимость. *Titiksha*: терпъніе.

III. Upachâro: вниманіе или способъ проявленія, съ тѣми же подраздѣленіями, что и у Индусовъ.

Samādhāna: равновъсіе. ksha: желаніе освобожденія.

Shraddhā: въра.

IV. Mumuksha: желаніе освобожденія. IV. Anuloma: достиженіе которой слъ-По достиженіи этого человъкъ стано- дуетъ за предыдущими тремя. вится Adhikari. Человъкъ становится Gotrabhu.

Въ этомъ случав его Учитель заботится самъ о его новомъ воплоз щеніи и направляєть его въ такую семью, гдѣ бы онъ могъ родиться въ условіяхъ, благопріятныхъ для его служенія міру, и для его собственнаго дальнъйшаго развитія. Теперь онъ достигь той ступени, на которой всв индивидуальные интересы подчиняются высшимъ интересамъ, а воля направляется на одно лишь служеніе, въ какой бы форм'в оно не предъявлялось ему. Поэтому онъ отдается всецъло въ руки Учителя, принимая охотно то мъсто въ міръ, которое наиболъе благопріятствуеть его служенію, его участію въ великомъ дълъ помощи человъческой эволюціи. Благословенна та семья, въ которой родится дитя съ такой душой, оберегаемой и направляемой Учителемъ. Отъ времени до времени, хотя весьма ръдко, чела можеть воплотиться въ тъло юноши, которое уже служило вмъстилищемъ для менъе развитой души; когда душа появляется на землъ для очень короткой жизни, положимъ, для 15-20 лътъ, она покидаетъ землю на заръ наступающей зрълости, когда тъло ся уже прошло черезъ необходимую земную подготовку и является уже готовымъ проводникомъ для души. Если качества такого покинутаго тъла очень хороши, а въ это время ученикъ ожидаетъ подходящаго воплощенія, тъло дълается предметомъ особаго наблюденія, и когда земной періодъ обитавшей въ немъ души заканчивается и она покидаетъ его, новый жилецъ входитъ въ покинутый домъ и казавшееся мертвымъ тъло-оживаетъ. Такіе случаи происходять весьма ръдко, но они извъстны оккультистамъ и въ оккультныхъ книгахъ можно найти указанія на пихъ.

Но каково бы ни было новое воплощеніе челы, развитіе его души продолжается до тѣхъ поръ, пока не наступитъ періодъ, который мы уже обозначили, какъ "готовность къ Посвященію"; черезъ эти врата Посвященія онъ вступаетъ, какъ окончательно принятый чела, на Путь. Этотъ Путь состоитъ изъ четырехъ опредъленныхъ ступеней и входъ на каждую изъ михъ охраняется новымъ Посвященіемъ. Каждое Посвященіе сопровождается расширеніемъ сознанія, дающимъ то, что называется "ключемъ познанія" той ступени, на которую ученикъ вступилъ; этотъ "ключъ познанія" въ то же время и ключъ силы, ибо поистинъ знаніе есть сила во всъхъ областяхъ Природы. Когда чела вступилъ уже на путь, онъ становится "бездомнымъ человъкомъ \*), ибо онъ

<sup>\*)</sup> Индусы называють эту ступень Parivrajaka, странникъ; Буддисты называють ее Srotapatti, достигнувшій потока. Это имя чела нэсить послѣ своего перваго Посвященія, до перехода во второе.

болъе не смотритъ на землю какъ на свою обитель; на землъ нътъ для него постояннаго мъста, всъ мъста для него одинаково желанны, если они позволяютъ ему служить Учителю. На этой ступени Пути три препятствія мъшаютъ движенію ученика впередъ; технически эти препятствія называются "оковами", и ему необходимо отдълаться отъ нихъ, такъ какъ теперь, когда настала уже необходимость быстраго совершенствованія, оть него требуется полное освобождение отъ недостатковъ и совершенное выполнение предлагаемыхъ ему задачъ. Три оковы, отъ которыхъ онъ долженъ освободиться прежде чъмъ перейти ко второму Посвященію, обозначаются такъ: иллюзія личнаго "я", сомнюніе и суевюріе. Личное "я" должно сознаваться отнынъ, какъ иллюзія, и, потерявъ всю свою силу надъ душой, перестать быть для нея реальностью. Онъ долженъ чувствовать себя единымъ со всъмъ, все должно жить и дышать въ немъ такъ же, какъ онъ долженъ пребывать во всемъ. Сомнъніе должно быть уничтожено, но уничтожено знаніемъ; онъ долженъ признавать перевоплощеніе, законъ кармы и существованіе Учителей, какъ реальные факты; не только допускать ихъ, какъ логическую необходимость, но знать ихъ какъ факты природы, которые онъ провърилъ самъ, чтобы ни малъйшаго сомнънія по поводу этихъ вопросовъ не могло болъе возникнуть въ его умъ. Что касается суевърія, ученикъ освобождается отъ него истиннымъ пониманіемъ настоящаго смысла религіозныхъ обрядовъ и церемоній въ духовной экономіи природы, онъ научается пользоваться всъми средствами, не будучи связаннымъ ни однимъ изъ нихъ. Когда ученикъ сбросилъ съ себя эти оковыиногда эта задача требуетъ нъсколькихъ жизней, иногда они исполняются въ теченіи одной и той же жизни-передъ нимъ раскрывается входъ во второе Посвященіе съ его "Новымъ Ключемъ" познанія и съ его расширеннымъ горизонтомъ. Теперь передъ ученикомъ развертываются быстро сокращающіеся промежутки земной жизни, ибо когда онъ достигнетъ этой ступени, онъ долженъ пройти черезъ третье и четвертое Посвященія въ настоящемъ воплощеніи или въ слъдующемъ \*).

На этой ступени онъ долженъ привести въ дъятельное состояніе всъ внутреннія способности, принадлежащія его болъе тонкимъ тъламъ, ибо теперь онъ нуждается въ нихъ для служенія

<sup>\*)</sup> Ученикъ на второй ступени Пути носитъ въ Индіи имя Kutîchaka, человъкъ строющій хижину: онъ достигъ успокоенія. Буддисты называютъ его Sakridagamin, т. е. человъкъ, нуждяющійся лишь въ одномъ воплощеніи.

въ высшихъ областяхъ бытія. Если онъ развилъ ихъ предварительно, эта ступень можетъ сократиться до чрезвычайности, но онъ долженъ пройти черезъ врата смерти еще разъ, прежде чъмъ получить третье Посвященіе, стать—по эзотерической терминологіи—"Лебедемъ", той чудесной "Птицей Жизни", относительно которой существуетъ столько легендъ \*).

На этой третьей ступени Пути чела долженъ сбросить четвертую и пятую оковы, связывающую силу желанія и отвращенія: онъ долженъ видъть единую суть во всемъ и тогда внъшній покровъ перестаетъ уже ослъплять его, будетъ ли этотъ покровъ прекрасенъ или безобразенъ. Онъ смотритъ на все одинаково; тотъ прекрасный цвътокъ терпимости, который онъ вырабатываль на Пути испытанія, расцвітаеть ныні во всеобъемлющую любовь, которая заключаеть все живое въ свои нъжныя объятія. Онъ становится другомъ каждой "твари", возлюбленнымъ всего "живого". Какъ живое воплощеніе Божественной любви, онъ переходить къ четвертому Посвященію, которое вводить его на послъднюю ступень Пути, на которой онъ переходить "за предълы индивидуальнаго ". \*\*) Здъсь онъ остается сколько пожелаетъ, сбрасывая послѣднюю тонкую окову, которая все же отдѣляетъ его, хотя и непрочной нитью, отъ полнаго освобожденія. Онъ сбрасываетъ съ себя послъднее влеченіе къ жизни въ формъ, а затъмъ и всякое влеченіе къ какой бы то ни было, даже и безформенной, жизни. Это все же цъпи, а онъ долженъ быть вполнъ свободенъ, онъ долженъ быть гражданиномъ трехъ міровъ, но ничто въ этихъ мірахъ не должно имъть и тъни власти надъ нимъ. Красота и слава міра "безъ формъ" должна очаровывать его не болѣе, чѣмъ конкретная красота міровъ, обладающихъ формами \*\*\*), а затъмъ самая великая изъ всъхъ побъдъ-онъ сбрасываетъ съ себя послѣднюю окову обособленности, то, что производитъ иллюзію отдъльнаго "я", \*\*\*\*) ибо теперь онъ пребываетъ постоянно и въ бодрствующемъ сознаніи на высшемъ планѣ единства, на той духовной высотъ, гдъ Я всего сущаго познается, какъ единое. Наклонность обособляться, рожденная вмъстъ съ душой, является сутью инди-

<sup>\*)</sup> *Hamsa* или тотъ, который осуществляетъ идею: "Я есмь То\*; Anâgâmin для буддистовъ, т. е. человъкъ, который покончилъ съ рожденьями.

<sup>\*\*)</sup> Индусы называютъ его *Paramahamsu* или поднявшійся надъ "я", Буддисты называютъ его Архатомъ, досточтимымъ.

<sup>\*\*\*)</sup> См. гл. IV "Ментальная сфера".

<sup>\*\*\*\*)</sup> Ahamkāra, которое можно перевести понятіемъ гордости, такъ какъ гордость есть наиболъ тонкое проявленіе "я", отдълившагося отъ цълаго.

видуальности и она сохраняется до тъхъ поръ, пока все ея цънное содержаніе не внесется въ Монаду; слъдовательно, свойство это становится ненужнымъ на порогъ освобожденія, когда всъ его безцънныя завоеванія переданы уже Монадъ и само оно сохраняется въ чувствъ индивидуальнаго тождества настолько чистаго и тонкаго, что оно нисколько не затемняетъ сознанія единства. Легко спадаетъ тогда съ ученика все, что было способно отвъчать на волнующія прикосновенія, и ученикъ стоитъ отнынъ облеченный въ славу неизмъннаго мира, нарушить который не можетъ уже ничто. И полное освобожденіе отъ иллюзіи личнаго "я" уноситъ съ его духовнаго горизонта послъднія облака, которыя могли бы еще затемнить его сознаніе. и въ этомъ осуществленіи единства "невъдъніе", \*) порождающее всъ формы обособленія — спадаетъ навсегда, и человъкъ является совершеннымъ и свободнымъ.

Теперь мы подошли къ окончанію Пути, который носитъ названіе "порогъ Нирваны". Это удивительное состояніе сознанія было извъстно ученику въ моменты, когда онъ покидалъ тъло на послъдней ступени Пути; теперь же, когда онъ переступилъ порогъ, нирваническое сознаніе становится его нормальнымъ сознаніемъ, ибо Нирвана и есть мъстопребываніе освобожденнаго Я \*\*). Онъ завершилъ человъческое восхожденіе, онъ достигъ границы человъческаго. Надъ этой границей пребываютъ сонмы великихъ Существъ, но они не принадлежатъ уже къ человъческой породъ; распятіе во плоти миновало, часъ освобожденія пробилъ и торжествующее "свершилось!" срывается съ устъ побъдителя. Онъ переступиль порогь, онь перешель въ сіяніе духовнаго свъта, еще одинъ сынъ земли побъдилъ смерть. Какія тайны хранятся за покровомъ того верховнаго Свъта-мы не знаемъ; лишь смутно чувствуемъ мы, что высшее Я найдено, что любящій и возлюбленный слились въ одно.

Долгому исканію насталъ конецъ, жажда сердца утолилась на въкъ, онъ вступилъ въ радость Господа своего.

Но развъ земля потеряла своего сына и человъчество лишилось своего побъдившаго брата? Нътъ, онъ самъ произошелъ изънъдръ свъта и снова стоитъ на порогъ Нирваны, являясь самъ воплощеніемъ этого свъта, не передаваемаго словами смертнаго, онъ—проявленный Сынъ Бога.

<sup>\*)</sup> Avidyā первая иллюзія и послъдняя та, которая создаетъ отдъльные міры и которая исчезаетъ послъднею, когда освобожденіе достигнуто.

<sup>\*\*)</sup> Jivanmukta, освобожденная жизнь Индусовъ; Asekha тотъ, которому нечему болъе учиться у Буддистовъ.

Но теперь взоръ его обращенъ къ землѣ, глаза его сіяютъ божественнымъ состраданіемъ при видѣ сыновъ человѣческихъ, братьевъ его по плоти; онъ не можетъ оставить ихъ безпомощными и разсѣянными, какъ овецъ безъ пастыря. Облеченный въ величіе полнаго отреченія, сіяющій силою совершенной мудрости и "безконечной жизни", онъ возвращается на землю для благословенія и руководства человѣчества Учителемъ мудрости, царственнымъ Наставникомъ человѣка.

Возвращаясь такимъ образомъ на землю, Учитель посвящаетъ себя служенію на пользу міра съ болѣе могучими силами, чѣмъ тѣ, которыми онъ обладалъ на законченномъ Пути. Онъ помогаетъ человѣчеству и направляетъ всѣ высшія силы, которыми владѣетъ, къ ускоренію міровой эволюціи. Онъ уплачиваетъ всѣмъ, приближающимся къ Пути, тотъ долгъ, который онъ принялъ на себя во дни своего собственнаго ученичества, и онъ помогаетъ, направляетъ и поучаетъ ихъ, какъ самъ былъ направляемъ и поучаемъ въ свое время.

Таковы ступени человъческаго восхожденія отъ дикаря до совершеннаго человъка. Вотъ цъль, къ которой медленно поднимается все человъчество, и которую со временемъ достигнетъ вся человъческая раса.

Перев. Е. П.

(Окончаніе слъдуеть).



Въ наше время, когда ясна преступность убійства животныхъ для удовольствія (охота) или вкуса, охота и мясоъденіе уже не суть безразличные, но прямо дурные поступки, влекущіе за собой, какъ всякій дурной сознательно совершаемый поступокъ, много еще худшихъ поступковъ.

Л. Н. Толстой.



# Какъ достигнуть познанія сверхчувственныхъ міровъ.

Д-ра Р. Штейнеръ.

Окончаніе \*).

#### Глава XII.

Степень связанности души съ физически-чувственной природой дълается при помощи "Стража порога" совершенно наглядной для ученика. Эта связанность выражается, прежде всего, наличностью инстинктовъ, влеченій, вождельній, эгоистическихъ желаній, всѣхъ формъ корысти и проч. Затѣмъ она выражается въ принадлежности къ расъ, народу, и т. д. Ибо народы и расытолько различныя ступени развитія по пути къ чистому человъчеству. Раса, народъ стоитъ тъмъ выше, чъмъ ближе его представители приближаются къ чистому идеальному человъческому типу, чъмъ болъе они себя перерабатываютъ изъ физически-преходящаго въ сверхчувственно-непреходящее. Развитіе человъка путемъ перевоплощеній въ народныя и расовыя формы, все болѣе совершенныя, есть следовательно процессъ освобожденія. Подъ конецъ человъкъ долженъ явиться въ своемъ гармоническомъ совершенствъ; подобнымъ же образомъ прохожденіе черезъ все болъе чистыя нравственныя и религіозныя формы сознанія есть процессъ усовершенствованія. Ибо каждая ступень нравственности содержитъ въ себъ все еще искаженіе преходящаго рядомъ съ идеалистическими зародышами будущаго.

Такимъ образомъ въ описанномъ "Стражѣ порога" является событіе *протекшаго* времени. Изъ зародышей будущаго тутъ

<sup>\*)</sup> См. "Въстникъ Теософіи" 1908 г., №№ 1—12 и 1909 г. №№ 1—10.

только то, что вплетено въ ткань этого протекшаго времени. Но человъкъ долженъ принести съ собою въ этотъ будущій сверхчувственный міръ все, что онъ можетъ извлечъ изъ чувственнаго міра, и если бы онъ захотълъ принести съ собою только то, что въ него вплетено изъ прошлаго,—онъ только отчасти исполнилъ бы свою земную задачу. Вотъ почему къ "малому Стражу порога" по истеченіи нѣкотораго времени долженъ присоединиться "большой". Попробуемъ снова въ повъствовательной формъ изложить то, что называется встръчей съ этимъ вторымъ "Стражемъ порога".

Послъ того, какъ человъкъ позналъ то, отъ чего онъ долженъ освободиться, на его пути появится свътлый образъ. Красоту его невозможно описать словами земного языка. - Эта встръча осуществляется тогда, когда органы мышленія, чувства и воли взаимно разъединились и въ физическомъ тълъ настолько, что согласованіе ихъ взаимо-отношеній происходить не попрежнему. а идеть изъ высшаго сознанія, которое уже вполнъ отдълилось отъ физическихъ условій. Тогда органы мышленія, чувства и воли дълаются орудіями, которыя переходять во власть человъческой души, вліяющей на нихъ уже изъ сверхчувственныхъ областей. Передъ такой освобожденной отъ всъхъ чувственныхъ оковъдушой выступаетъ второй "Стражъ порога" и говоритъ приблизительно слѣдующее: "Ты освободился изъ чувственнаго міра. Твои права на гражданство въ сверхчувственномъ міръ пріобрътены тобой. Отнынъ можешь ты дъйствовать отсюда. Ты не нуждаешься болъе лично для себя въ физической жизни. Если бы ты захотълъ пріобръсти лишь способность жить въ этомъ сверхчувственномъ міръ, ты не нуждался бы въ возвращеніи въ міръ физическій. Но взгляни на меня. Смотри, сколь неизмфримо высоко стою я надъ всъмъ, что ты до сихъ поръ сдълалъ изъ себя. Ты поднялся на настоящую ступень своего совершенства благодаря способностямъ, которыя ты могъ развить въ физическомъ міръ, пока ты быль еще органически связань съ нимъ. Но теперь для тебя настаетъ время, когда твои освобожденныя силы начнутъ и далъе работать надъ этимъ чувственнымъ міромъ. До сихъ поръ ты освобождалъ только самого себя, теперь ты можешь стать освободителемъ своихъ ближнихъ, еще связанныхъ съ чувственнымъ міромъ. До нынъ ты стремился, какъ обособленный; теперь же слейся воедино съ цълымъ, чтобы ввести въ невидимый міръ не только себя одного, но и все остальное пребывающее и существующее въ чувственномъ міръ. Ты сольешься со временемъ съ

моимъ образомъ, но я не могу сопричислиться къ блаженнымъ. пока есть еще неправедные! Какъ единично освобожденный могъ бы ты уже и теперь вступить въ высшій міръ. Но ты былъ бы принужденъ смотръть сверху внизъ на неосвобожденныхъ еще существъ физическаго міра. И ты отдълиль бы свою судьбу отъ ихъ судьбы, вмъсто того, чтобы быть соединеннымъ съ ними. Вы всъ должны спуститься въ физическій міръ, чтобы изъ него извлечь силы для высшаго. Если бы ты отдълился отъ нихъ, ты злоупотребилъ бы силами, которыя развить ты могъ только въ сообществъ съ ними. Если бы не спустились они, то и ты не могъ бы спуститься; безъ нихъ и у тебя не хватило бы силъ для твоего высшаго бытія. Поэтому силы, добытыя совмъстно съ ними, ты долженъ и раздълить съ ними. Вотъ почему заграждаю я передъ тобой доступъ въ высшія области сверхчувственнаго міра, пока вст свои силы не обратишь на освобождение твоихъ ближнихъ. Ты можешь, при помощи уже пріобрътеннаго тобою, удержаться въ низшихъ областяхъ сверхчувственнаго міра; но предъ вратами въ высшія области стою я, какъ херувимъ съ пламеннымъ мечемъ передъ вратами рая, и преграждаю тебъ входъ, пока еще есть въ тебъ силы, не приложенныя къ служенію въ физическомъ міръ. И если ты не захочешь приложить ихъ, придутъ другіе, которые ихъ приложатъ; и тогда высний міръ восприметъ всв плоды земного міра, у тебя же изъ-подъ ногъ уйдетъ почва, съ которой ты срощенъ. Очистившійся міръ переступитъ черезъ тебя, и ты окажешься исключеннымъ изъ него. И путь твой станетъ чернымъ путемъ, тъ же, отъ которыхъ ты обособился, пойдутъ бълымъ путемъ". Такъ заявляетъ о себъ "большой Стражъ порога" вскоръ послъ встръчи съ первымъ охранителемъ. И посвященный знаетъ хорошо, что ему предстоитъ, если онъ поддастся соблазну остаться ранъе времени въ сверхчувственномъ міръ. Неописуемое сіяніе исходить изъ второго Охранителя порога; соединение съ нимъ раскрывается какъ отдаленная цъль передъ созерцающей душой. И вмъстъ съ тъмъ появляется увъренность, что это соединеніе станетъ возможнымъ лишь въ томъ случав, если посвященный вст силы, притекающія къ нему изъ физическаго міра, обратитъ на дъло освобожденія и искупленія именно этого міра. И если онъ ръшится слъдовать требованіямъ свътлаго видънія, онъ сдълается однимъ изъ руководителей человъческаго рода на пути къ освобожденію. Онъ приносить свои дары на жертвенный алтарь человъчества. Если же онъ предпочтетъ свое собственное преждевременное восхожденіе въ высшій міръ, челов'ьческій потокъ пронесется черезъ него. Для себя одного-послъ своего освобожденія изъ земного міра-онъ не можетъ уже пріобрѣтать новыхъ силъ. Если онъ продолжаетъ свою земную работу для блага міра, то не иначе, какъ отказываясь извлекать изъ нея что-либо для себя самого. Когда ученикъ подойдетъ къ ръшительному моменту выбора, ръшение его будетъ зависъть отъ того, удалось ли ему очистить себя настолько, что никакіе себялюбивые соблазны не покажутся вожделънными для него. Ибо на пути эгоистическаго обособленія соблазны бывають невообразимо велики. Тогда какъна пути отреченія соблазновъ, строго говоря, совствить натъ. Здась ничто не говоритъ эгоизму. То, что онъ получаетъ въ высшихъ сверхчувственныхъ областяхъ, есть нъчто, не къ нему обращенное, а наоборотъ, изъ него истекающее: любовь къ окружающему его міру. Все, чего требуетъ человъческій эгоизмъ, находитъ обильное удовлетвореніе на лѣвомъ пути: строго говоря, всѣ плоды этого пути-ни что иное, какъ совершеннъйшее удовлетвореніе эгоизма.

И если бы кто-нибудь захотълъ блаженства для себя, можно навърное сказать, что онъ изберетъ лъвый путь, какъ наиболъе для себя подходящій. Поэтому никто изъ оккультистовъ бълаго пути не долженъ ожидать указаній, которыя содъйствуютъ развитію собственнаго эгоистическаго "я". Къ спасенію отдъльнаго человъка Учителя состраданія не питають ни малъйшаго интереса. Этого можеть достигнуть каждый самъ для себя. Ускорять приближеніе спасенія отдъльнаго человъка не есть задача бълыхъ оккультистовъ. Ихъ задача состоитъ въ развитіи и освобожденіи всъхъ живыхъ существъ, всего міра. Поэтому они даютъ лишь тъ указанія, которыя содъйствують развитію силь для безкорыстной помощи всему міру. Отсюда ихъ предпочтеніе всѣмъ другимъ способностямъ-способности отдавать себя вполнъ и готовности къ самопожертвованію. Прямо они не преграждають никому входа на Путь, ибо и эгоистическій человъкъ можетъ очиститься. Но кто ищетъ чего либо только для себя, тотъ ничего не найдетъ у Учителей оккультизма. Даже, когда они не лишаютъ его своей помощи, онъ самъ лишаеть себя всъхъ результатовъ этой помощи.

Поэтому, кто дъйствительно слъдуетъ указаніямъ свътлыхъ Учителей, тотъ пойметь, переступивъ порогь, что сооственно требуетъ отъ него большой Охранитель порога; кто же не слъдуетъ этимъ указаніямъ, тотъ не долженъ и надъяться, что когда-либо подойдетъ съ ихъ помощью къ порогу. Ихъ указанія ведутъ или къ добру, или не ведутъ ни къ чему. Ибо вести человъка къ

эгоистическому блаженству и къ безцъльному общенію съ сверхчувственнымъ міромъ не входитъ въ предълы ихъ задачъ. Эти задачи требуютъ, чтобы ученикъ оставался въ отдаленіи отъ сверхчувственнаго міра до тъхъ поръ, пока онъ не готовъ вступить въ этотъ міръ съ твердымъ намъреніемъ участвовать въ самоотверженной работъ Учителей.

Пер. М. Лалетинъ.

Конецъ.



Извинительно бы было не оставлять мясофденія, если бы оно было необходимо и оправдывалось какими бы то ни было соображеніями. Этого нъть. Это дурное дъло, не имъющее въ наше время никакого оправданія.

Л. Н. Толстой.

Большая разница между человъкомъ, не имъющимъ другой пищи, кромъ мяса, или такимъ, который ничего не слыхалъ о гръхъ мясоъденія и наивно въритъ въ библію, разръшающую поъданіе животныхъ, и всякимъ грамотнымъ человъкомъ нашего времени, живущимъ въ странъ, гдъ есть овощи и молоко, и который знаетъ все то, что высказано учителями человъчества противъ мясоъденія. Такой человъкъ совершаетъ великій гръхъ, продолжая дълать то, что уже не можетъ не признавать дурнымъ.

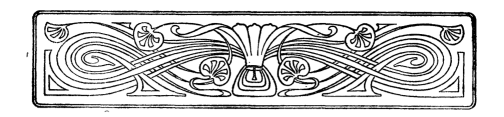
Л. Н. Толстой.

Состраданіе къ живымъ существамъ вызываетъ въ насъ чувство, подобное тѣлесной боли. И такъ же, какъ можно загрубѣть къ тѣлесной боли, можно загрубѣть и къ боли отъ состраданія.

Л. Н. Толстой.

Когда испытываешь боль при видъ страданія другого существа, не отдавайся первому животному чувству скрыть отъ себя зрълище страданій, бъжать отъ страдающаго, а напротивъ, бъги къ страдающему и ищи средства помочь ему.

Л. Н. Голстой.



#### Предисловіе къ Бхагавадъ-Гитъ,

Бхагавадъ-Гита (Пъснь Господня) есть часть величайшей поэмы міра "Магабхарата", повъсть о Великой Войнъ. Въ ней излагается исторія славнаго рода потомковъ могущественнаго царя Бхарата, сына Душіанта и Сакунталы, исторія которой поэтически разсказана въ знаменитой драмъ Калидаса. Бхарата 1) означаетъ потомки Бхарата, а "ма̂га" означастъ великіе. Настоящее заглавіе книги такимъ образомъ гласитъ: "Великая повъсть о потомкахъ Бхарата". Одинъ изъ этихъ потомковъ былъ царь-подвижникъ Куру. Онъ занимался многими аскетическими упражненіями въ полъ, названномъ по его имени Курукшетра, т. е. поле Куру. На этомъ полъ и произошла знаменитая битва. Царь Куру имълъ трехъ братьевъ: слъпого царя Дхритасаштра, сыны котораго сражались вмъстъ съ неправой стороной во время Великой Войны; Панду, отецъ пяти царевичей, сражавшихся за правую сторону, и Видура, мудрый и справедливый человъкь, занимавшій высокое положеніе въ царствъ. Исторія жизни и дъяній этихъ потомковъ Бхарата изложена въ 18 книгахъ (Parvas), составляющихъ содержаніе знаменитой индусской поэмы. Каждая Парва относится къ особому періоду Великой Войны и носить свое собственное названіе.

Магабхарата была составлена великимъ индусскимъ мудрецомъ, Krishna Dvaipayana Veda Vyasa, сгруппировавшаго также Веды и потому названному "Veda Vyasa" (раздълившаго Веды).

<sup>1)</sup> Знакъ ∧ въ санскритѣ совершенно мѣняетъ значеніе слова: такъ Бхарата—имя предка знаменитаго рода; Бхарата—его потомки.

Поэма относится къ періоду историческому за 5.000 лѣтъ доР. Х., моменту непосредственно предшествовавшему новому циклу временъ Kali Yuga (черный циклъ 1). Въ виду важности и опасности историческаго перелома, самъ Господь воплотился на землѣ въ лицѣ Avatâra Shri Krishna 2) и съ Нимъ воплотилось много выдающихся людей, желавшихъ помочь міру. Среди нихъ особенно замѣчательны Арджуна, бывшій въ предыдущемъ воплощеніи великимъ Риши Нага 3), герой великихъ подвиговъ "Бхишма"; и четыре сына Индры 1)" Юдистхира, Бхима и близнецы Накула и Сагадева.

Книга Магабхарата, заключающая въ себъ эпизодъ Бхагавадъ-Гиты", называется "Вhisma Parva" (книга Бхишмы), такъ какъ здъсь повъствуется о подвигахъ и мученической смерти великаго индусскаго героя Бхишмы. Она начинается съ приходомъ мудреца Vyasa къ слъпому царю Дхритараштра, которому онъ предлагаетъ вернуть зръніе, чтобы царь могъ слъдить за перепитіями готовящагося сраженія на полъ Курукшетра. Царь отказывается видъть братоубійственное столкновеніе своихъ дътей и племянниковъ. Тогда мудрецъ даруетъ ясновидъніе приближенному царя Санджая, который и разсказываетъ своему государю о ходъ сраженія, въ которомъ участвуютъ всъ богатыри и герои Индіи. Самъ Кришна выъзжаетъ на поле сраженія со своимъ любимымъ ученикомъ Арджуной, принадлежащимъ къ кастъ Кшатрія (воиновъ),

<sup>1)</sup> Въ священныхъ книгахъ Индіи встръчается ученіе о циклахъ, вытекающее изъ космогоническаго лътосчисленія. По этому ученію солнечная минута равняется дню человъка, земной мъсяцъ -солнечному часу, земной годъ—одному дню солнечной жизни. 300 такихъ дней составляютъ одинъ Божественный годъ. 12.000 божественныхълътъ-день Брахмы. Сутки Брахмы—8.640.000 астрономическихълътъ. Такой періодъ называется Кальпой. Кальпа заключаетъ въ себъ 7 Манвантаръ. Каждая Манвантара состоитъ изъ 4 Yuga. Kali Yuga означаетъ темный циклъ, который долженъ смъниться свътлымъ цикломъ (Бълымъ Yugi). По сокровенному ученію, Kali Yuga нашей Манвантары только-что завершился. Съ начала XX въка міръ вступилъ въ восходящую полосу Свътлой Y-gi, которая должна ознаменоваться раскрытіемъ высшаго духовнаго начала.

<sup>2)</sup> Аватара — особое проявленіе Всевышняго въ человъческомъ образъ, являющагося на земль, какъ Богочеловъкъ, чтобы побороть накопившуюся злую Карму міра и помочь человъчеству подняться на слъдующую ступень эволюціи; "шри" прибавляется къ Кришпъ изъ чувства благоговънія.

<sup>3)</sup> Риши-мудрецъ--подвижникъ.

<sup>4)</sup> Индра—Царь боговъ. За совершенный ими проступокъ, Магадева (1-е лицо Индусской Божественной Троицы) посылаетъ четырехъ Индра на землю, чтобы воплотиться людьми. Они родились какъ Юдистхира, Бхима, Накула и Сагадева. Арджуна былъ также сынъ Индры (Не забудемъ, что подъ богами индусы подразумъваютъ второстепенныя божества, подвластныя волъ Отца Брахмы).

и потому обязаннымъ сражаться. Но передъ самымъ боемъ Арджуна видитъ въ первыхъ рядахъ вражескаго войска своихъ близкихъ и родныхъ; его охватываютъ ужасъ и скорбь, онъ роняетъ оружіе и отказывается сражаться. Тогда Кришна призываетъ его къ долгу, къ его Дхармѣ Кшатрія, ободряетъ его и говоритъ ту рѣчь, которая называется "Бхагавадъ-Гита", т. е. "Пѣснь Господня". Она состоитъ изъ 18 главъ, въ которыхъ Кришна развиваетъ идею долга и раскрываетъ значеніе духовнаго подвига.

Вотъ что говорить А. Безантъ въ своемъ предисловіи къ Бхагавадъ-Гит $\dot{\mathbf{b}}$  1):

"Среди безцѣнныхъ ученій, разсыпанныхъ въ великой индусской поэмѣ "Мага̂бха̂рата", нѣтъ болѣе рѣдкаго и драгоцѣннаго "Пѣсни Господней". Съ тѣхъ поръ какъ она слетѣла съ божественныхъ устъ Шри Кришны на полѣ сраженія и утолила скорбь его ученика и друга, она укрѣпила и утѣшила много измученныхъ и усталыхъ д́ушъ. Ея цѣль—поднять ищущаго высшихъ путей съ низшихъ ступеней отреченія на высшія, гдѣ умирають желанія, и гдѣ Іоги 2) пребываетъ въ тихо́мъ и непрерывномъ созерцаніи въ то время, какъ его тѣло и умъ дѣятельно заняты исполненіемъ долга. Центральный урокъ Бхагавадъ-Гиты заключается въ томъ, что духовный человѣкъ можетъ не быть отшельникомъ, единеніе съ Божественною Жизнью можетъ совершиться и продолжаться среди свѣтской дѣятельности, такъ какъ препятствія къ сліянію лежатъ не внѣ насъ, а въ насъ самихъ.

"Это Писаніе посвящено Іогѣ; Іога же буквально означаетъ сліяніе, гармонію съ божественнымъ закономъ путемъ покоренія всѣхъ низшихъ своихъ силъ. Для достиженія нужно обрѣсти равновѣсіе, такъ чтобы "я" въ сліяніи съ "Я" з) не переставало пребывать спокойнымъ подъ вліяніемъ радости или горя, желанія или отвращенія, или какой-либо изъ тѣхъ паръ противоположностей, тѣхъ полюсовъ, между которымъ колеблется жизнь негармонизированныхъ душъ. Потому основная нота Бхагаватъ-Гиты есть умѣренность, гармоничное настраиваніе всѣхъ составныхъ элементовъ человѣка до той точки, на которой они вибрируютъ въ

<sup>1)</sup> The Bhagavad Gita tanslated by Annie Besant. New and revised edition.— Недавно вышелъ подстрочный переводъ съ санскритскимъ текстомъ и краткимъ руководствомъ къ изученію санскрита, А. Безантъ и Бхагаванъ Dac'a.

<sup>2)</sup> Подвижникъ, стремящейся къ сліянію съ Богомъ.

 $<sup>^3</sup>$ ) Буквально: само (Self). Если оно написано малыми буквами, оно означаеть духовный центръ человъка, его высшее  $\mathcal H$ ; если оно начинается большой буквой, то относится къ Божественному  $\mathcal H$  вселенной.

полномъ созвучіи съ Всевышнимъ 1). Такова задача ученика 2). Онъ долженъ научиться не увлекаться привлекательнымъ и не отвращаться отъ отвратительнаго, а видѣть въ томъ и другомъ проявленіе Единаго, такъ что то и другое для него изъ оковъ превращается въ цѣнный урокъ. Среди вихря жизни онъ долженъ найти покой у Владыки Міра 3); онъ долженъ исполнять возможно совершеннѣе каждую свою обязанность, не ради плодовъ своей дѣлтельности, а ради исполненія долга. Его сердце— алтарь, на которомъ горитъ пламя его любви къ Господу; всѣ его дѣянія физическія и жертвоприношенія на этомъ алтарѣ; принеся ихъ въ жертву, онъ больше о нихъ не думаетъ.

"Чтобы придать больше яркости уроку, онъ былъ данъ на полъ сраженія і). Царевичъ-воинъ Арджуна долженъ былъ сразиться съ братомъ, предательски захватившимъ престолъ и угнетавшимъ страну; его долгъ, какъ царевича и воина, силой оружія добиваться освобожденія народа и возстановленія порядка и мира. Но положеніе тяжелое, потому что любимые товарищи и друзья стоятъ другъ противъ друга; сердце Арджуны полно муки и сомнтьній. Могъ ли онъ убить тіхъ, кого любиль и почиталь, и пренебречь узами родства? Нарушить семейное начало -- гръхъ, но и оставить народъ подъ игомъ угнетателя также грѣхъ; гдѣ же былъ долгъ? Право должно быть осуществлено, иначе будетъ попранъ законъ; но можетъ ли убійство быть безгрѣшнымъ? Отвѣтъ даетъ книга: не имъй личнаго интереса въ событіи; совершай долгъ, указанный твоимъ положеніемъ въ жизни; пойми, что Ишвара 5) (Господь и Законъ) руководитъ великой эволюціей, конецъ которой будетъ блаженство и миръ; любовью достигни сліянія съ Нимъ, а затъмъ исполняй всъ свои обязанности, сражаясь безъ страсти или желанія, безъ гнъва или ненависти; такъ дъятельность не куетъ себъ никакихъ оковъ, Іога осуществляется и душа свободна.

"Таково прямое ученіе этой Священной книги. Но такъ какъ всъ дъянія Аватары символичны, мы должны съ внъшнихъ перейти на внутренніе планы и понять, что Курукшетра есть поле

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}$ ) The Surpreme Self—съ Высшимъ Божественнымъ Я, управляющимъ міромъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ученикъ (чела) – человъкъ, вступившій на путь подвижничества и ставшій ученикомъ Божественнаго Гуру. – Учителя мудрости. Также ученикъ такого cheta

<sup>3)</sup> The Lord of Peace.

<sup>4)</sup> Пъснь начинается словами: "На полъ Дхармы, на полъ Курукшетра"... Слово Дхарма знаменательно.

<sup>5)</sup> Ishwara—Господь Вседержитель, Логосъ солнечной системы.

сраженія Души, а сыны Дхритараштра—враги ея на пути восхожденія; Арджуна—борящаяся душа ученика, Шри-Кришна—Логосъ души. Такимъ образомъ ученіе, данное на древнемъ Курукшетрѣ, обращается въ руководство для послѣдующихъ вѣковъ и учитъ стремящуюся душу шествовать по крутому и тернистому пути, который ведетъ къ миру. Всѣмъ такимъ душамъ на Востокѣ и на Западѣ дается божественный урокъ о единствѣ пути, сколько бы именованій ему ни было, ибо всѣ духовно стремящіяся души ищутъ единой цѣли, только не всѣ еще понимаютъ это единство"...

Это предисловіе вполнъ выясняєть глубокое символическое значеніе Бхагавадъ-Гиты, которая дается на "святомъ полъ" Курукшетры,—тамъ, гдъ царь-подвижникъ долгіе годы исполнялъ свои духовные подвиги.

Мы сохранили санскритскіе термины и эпитеты, дающіе столько колорита санскритскому языку, дѣлая лишь въ примѣчаніяхъ необходимыя поясненія.

Ходъ нашей работы слъдующій: имъя дословный переводъ съ санскрита и англійскій текстъ А. Безантъ, мы стремились съ точностью сохранить смыслъ и духъ санскритскаго языка, передавая его на русскій языкъ 1). Сотрудники поставили себъ задачей какъ можно ближе держаться подлинника и стремятся передать глубокое настроеніе поэмы, не упуская изъ вида художественной ея формы. Въ нашемъ распоряженіи, кромъ перевода А. Безантъ и Б. Дасъ, переводы Ф. Гартмана (на нъмецкій языкъ), проф. Виглоив'а (на французскій языкъ) и изданіе нашего русскаго теософа XVIII въка, Новикова. Всъ эти изданія представляютъ изъ себя вольный переводъ съ санкритскаго. Намъ кажется, что по строю своему, изъ встахъ европейскихъ языковъ, русскій языкъ способенъ наиболъе совершенно передать поэтическую санскритскую ръчь. Эту попытку мы и дълаемъ, посвящая свой скромный трудъ Анни Безантъ, -- той, которая подвигомъ своей жизни и своего слова стремится духовно объединить Востокъ и Западъ.

Alba.

<sup>1)</sup> Дословный переводъ нашего сотрудника, члена Теос. О-ва въ Парижъ, И. Манжіарли.

#### Бхагавадъ-Гита.

(Пъснь Господня).

#### Здъсь Благословеннаго Господа Пъснь начинается.

1.

#### Дритараштра 1) сказалъ:

На полъ Дхармы, на святомъ полъ Куру, собравшись вмъстъ и жаждая сраженія, что сдълали мои люди и сыны Панду, о Санджая?

2.

#### Санджая сказалъ:

Узръвъ выстроившуюся рать пандавовъ, Раджа Дюріодхана <sup>2</sup>) подошелъ къ своему гуру <sup>3</sup>) и сказалъ:

3.

"Смотри, о Учитель, какое могучее войско сыновъ Панду выстроилъ сынъ Драупада, твой мудрый ученикъ;

4.

Это богатыри, могущественные стрълки, Бхимъ и Арджунъ равные въ бою: Юдхана, Вирата и Драупада, правящій большой колесницей:

5.

Дриштакету, Чекитана, храбрый раджа Каши; Пуруджитъ и Кунтибходжа и Шайвія, быки среди людей;

6.

Сильный Юдхаманью, безстрашный Уттаманджа; Саубхадра и оба сына Драупады, вст на великихъ колесницахъ;

7.

Знай же нашихъ вождей, о высшій изъ дважды-рожденныхъ <sup>4</sup>) предводителей моего войска; узнай ихъ имена:

<sup>1)</sup> Дритараштра и Панду—родоначальники курусовъ и пандавовъ, воюющихъ двухъ родовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дядя Арджуны, по наущенію котораго Арджуна и его братья были изгнаны.

<sup>3)</sup> Дрона,—сынъ Бхарадвая, учитель.

<sup>4)</sup> Дважды-рожденный—человъкъ духовно столь поднявшійся, что ему остается лишь разъ еще родиться на землъ, чтобы достигнуть освобожденія (moksh).

8.

Ты, господинъ, и Бхишма 1), и непобъдимые Карна и Крипа, а также Ашватхама, Викарна и сынъ Саумадатта;

9.

И много другихъ героевъ, жертвующихъ жизнью Меня ради, разнообразно вооруженные, всъ опытные бойцы:

10.

И все же недостаточна наша ратная сила подъ предводительствомъ Бхишмы; воистину же достаточна ихъ сила подъ предводительствомъ Бхимы"  $^2$ ).

11.

Пусть же всъ стоящіе въ рядахъ согласно своимъ полкамъ, и вы, главари, пусть всъ охраняютъ Бхишму;

12.

И чтобы воодушевить его, старшій изъ Куру, славный Пращуръ, затрубилъ въ свою раковину <sup>3</sup>), на подобіе львинаго рева.

13.

Сразу въ отвътъ загремъли раковины, большіе и малые барабаны и рога, и громъ отъ нихъ былъ страшный.

14.

Тогда, стоя на своей большой колесницѣ, запряженной бѣлыми конями, Мадхава 4) и сынъ Панду 5) также затрубили въсвои божественныя раковины.

15

Хришикеша  $^6$ ) затрубилъ въ Панчаджанія  $^7$ ) и Дханаджая  $^8$ ) въ Девадатта  $^9$ ), а страшный въ подвигахъ Врикодара затрубилъ въ свой подобный волчьей пасти рогъ.

<sup>1)</sup> Бхишма—дъдъ курусовъ и пандавовъ, великій герой поэмы Магабхарата.

<sup>2)</sup> Братъ Арджуны.

<sup>3)</sup> Въ Индіи раковина служила рогомъ.

<sup>4)</sup> Господь Шри-Кришна.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) **А**рджуна.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Титуль Хришикеша (Владыка чувствъ) дается Шри-Кришнъ, а титулъ Дхананджая (Счастьемъ рожденный) Арджунъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Раковина Ш.-Кришны называется "Панчаджанія», потому что была сдълана изъ костей побъжденнаго имъ великана "Панчаджана".

<sup>8)</sup> Раковина Арджуны именуется "Девадатта", т. е. Богомъ данная.

<sup>9)</sup> Бхима, братъ Арджуны.

Раджа Юдистира, сынъ Кунти, трубилъ въ Анантавиджая, Накула въ Сухоша, а Сахадева—въ Манипушинака <sup>1</sup>);

17.

И Кашія <sup>2</sup>), великій стрълокъ, и Шикханди, могучій воинъ на колесницъ, и непобъдимые Дриштадіюмна, Вирата и Сатіаки;

18.

И Друпада и сыны его, и Саубхадра, страшно-вооруженный, всѣ со всѣхъ сторонъ трубили въ свои трубы, о Господь земли!

19.

Этотъ страшный ревъ потрясалъ сердца сыновъ Дритараштры, громомъ наполняя землю и небо.

20

Тогда—увидъвъ выстроившихся въ бой и готовыхъ къ сраженію сыновъ Дритараштры, сынъ Панду, на знамени котораго обезьяна, поднялъ свой лукъ.

21.

И промолвилъ тогда слово, обратившись къ Хришикешъ, о Владыко земли:

#### Арджуна сказалъ:

"Среди двухъ войскъ стоитъ моя колесница, о Ачіюта, 3)

22.

И смотря на стоящихъ здѣсь, алчущихъ сраженія ратниковъ, съ которыми я долженъ сражаться въ (этой) вспыхнувшей войнѣ;

23.

Я вижу здъсь собравшихся вмъстъ, готовыхъ къ сраженію, горящихъ желаніемъ удовлетворить лукаваго сына Дритираштра".

24.

#### Санджая сказалъ:

Услыхавъ эти слова Гудакеши <sup>4</sup>), о Бхарата <sup>5</sup>), Хришикеша остановилъ лучшую изъ колесницъ посрединъ между двухъ войскъ;

¹) Раковины остальныхъ братьевъ Арджуны назывались: "безконечная побъда", "медовый звукъ" и "жемчужный цвътъ".

<sup>2)</sup> Царь Каши (въ настоящее время Бенаресъ).

<sup>3)</sup> Ачіюта—титулъ Шри-Кришна: Неизмѣнный.

<sup>4)</sup> Арджуна.

<sup>5)</sup> Бхарата:-потомокъ рода Бхарата.

И, указывая на Бхишму, Дрону и всъхъ правителей земли, сказалъ: О "Партха 1), смотри на этихъ собравшихся сюда Куру".

26.

Тогда Партха увидъль стоящихъ другъ противъ друга отцовъ и дъдовъ, учителей, дядей, двоюродныхъ братьевъ, сыновъ и друзей.

27.

Тестей и близкихъ въ объихъ ратяхъ. При видъ всъхъ этихъ выстроившихся родныхъ, Каунтея  $^{2}$ ),

28.

Охваченный глубокой жалостью, со скорбью промолвилъ...

#### Арджуна сказалъ:

О Кришна, при видъ моихъ родныхъ, выстроившихся на бой и палимыхъ жаждою сраженія,

29.

Мои ноги подкашиваются и гортань моя высыхаетъ, мое тъло дрожитъ и волосы поднимаются дыбомъ;

30.

Гондива <sup>3</sup>) выпадаетъ изъ моихъ рукъ и кожа моя вся опалена; я не въ силахъ стоять и голова идетъ кругомъ;

31.

И вижу я зловъщія предзнаменованія, О Кешава! 4). И не предвижу я никакого добра отъ этой братоубійственной войны.

32.

Не желаю я побъды, О Кришна, ни царства, ни наслажденій; къ чему намъ царство, о Говинда <sup>5</sup>), къ чему наслажденіе или сама жизнь?

33.

Тѣ, ради которыхъ мы желаемъ царства и утѣхъ, здѣсъ стоятъ, готовые къ сраженію, отрекшись отъ жизни и отъ богатства:

- 1) Партха-сынъ Притхы.
- 2) Каунтея—сынъ Кунти, Арджуна.
- 3) Gondiva—Лукъ Арджуны.
- 4) Эпитетъ означающій: имъющій великольпные волосы; также спящій въ водахъ.
  - 5) Govinda одинъ изъ титуловъ Божества.

Учителя, отцы, сыновья, тести, внуки, шурины и другіе родственники.

35.

Не хочу я убивать ихъ, хотя бы и самому пришлось быть убитымъ, о Мадхусадана <sup>1</sup>), даже и ради власти надъ тремя мірами; какъ же мнѣ рѣшиться на это ради земли?

36.

Какое можетъ быть намъ удовлетвореніе убить этихъ сыновъ Дритараштра, о Джанардана? <sup>2</sup>). Большой грѣхъ совершимъ мы, убивъ этихъ мятежныхъ.

37.

Не должны мы убивать сыновъ Дритараштра, нашихъ родичей; убивъ своихъ родныхъ, какъ можемъ мы быть счастливыми, о Мадхава?

38,

Если въ увлечении страстью умъ ихъ не видить зла въ разрушении семейнаго начала и—преступления въ враждъ къ друзьямъ,

39.

Почему же намъ не понять и не отвернуться отъ такого грѣха, о Джанардана, если мы видимъ зло въ уничтоженіи рода?

40.

Съ уничтоженіемъ рода погибаютъ извъстные родовые обычаи <sup>3</sup>) (родовая Дхарма); съ разрушеніемъ дхармы беззаконіе, воистину, овладъваетъ родомъ;

41.

Съ воцареніемъ беззаконія, о Кришна, слабъютъ <sup>4</sup>) жены рода; отъ ослабленія женъ, о Варшнея <sup>5</sup>), зачинается смѣшеніе кастъ;

- 1) Мадхусадана--побъждающій Мадху- демона.
- 2) "Уничтожающій людей", поб'єждающій всякое зло.
- 3) Дхарма рода; когда погибаетъ Дхарма, воцаряется а-дхарма, беззаконіе. Дхарма—долгъ, вытекающій изъ всъхъ кармическихъ условій и данной ступени развитія человъка, касты, націи. Это законъ внутренняго развитія.
  - 4) Слабъютъ, т. е. впадаютъ въ гръхъ, утрачиваютъ чистоту нравовъ.
- 5) Варшнея—мужественный, сильный, имя рода, къ которому принадлежитъ Кришна.

Смѣшеніе это готовитъ адъ убійцамъ рода и самому роду предки изнемогаютъ отъ недостатка жертвъ риса и воды 1).

43.

Грѣхомъ этихъубійцъ, совершившихъ смѣшеніе кастъ, уничтожается древняя <sup>2</sup>) родовая и кастовая дхарма.

44.

Тъ, кто уничтожилъ родовую дхарму, въчно пребываютъ въ аду, о Джанардана! Такъ мы слышали.

45.

Увы! Увы! Изъ желанія владъть царствомъ мы готовы совершить великій гръхъ, мы готовы убить своихъ возставшихъ родичей.

46.

Если бы меня безоружнаго, несопротивляющагося, вооруженные сыны Дритараштра убили въ бою, мнъ было бы легче".

47.

#### Санджая сказалъ:

Сказавъ это на полъ битвы, Арджуна опустился на сидъніе колесницы; охваченный скорбью, онъ бросилъ и лукъ и стрълы. Такъ въ Упанишадахъ благословенной Бхагавадъ-Гиты, науки о Въчномъ, писаніи Іоги, гласитъ первая бесъда между Шри-Кришной и Арджуной, именуемая.

Іога отчаянія Арджуны.

Съ санскритскаго *И. М.* Переработано Alba.

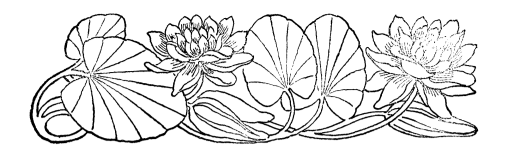
(Продолженіе въ слъд. №).

"Не убій" относится не къ одному убійству человъка, но и къ убійству всего живого. И заповъдь это была записана въ сердце человъка прежде, чъмъ она была записана на Синаъ.

Л. Н. Толстой.

<sup>1)</sup> Буквально: приношенія риса и возліянія воды.

<sup>2)</sup> Буквально: непрекращающаяся, которой суждено не прекращаться.



Мы всѣ Твоей верховной Волѣ Должны покорны быть, Господь, Хотя-бъ душа рвалась отъ боли, Хотя-бы гибла наша плоть.

Мы всѣ съ терпѣньемъ и любовью Къ Тебѣ свой крестъ должны нести, Слезами политый и кровью На тяжкомъ жизненномъ пути...

Зачъмъ живемъ, зачъмъ страдаемъ, Въ чемъ смыслъ и тайна бытія,— Мы, ослъпленные, не знаемъ, Отъ насъ сокрыта Цъль Твоя;

Но чтобъ металлъ возникъ лучистый, Палить въ огнъ его должно!.. Но, чтобы хлъбъ испечь душистый, Должно быть смолото зерно!

Н. Броницкая.





M. K.

Благоуханьемъ наполняетъ. Любовь, участье, доброта Волшебной силой обладаютъ: Творя незримо чудеса, Онъ недуги исцъляютъ.



# Обозрѣніе теософической литературы.

"Theosophist" даетъ статью Э. Шюре: "Мистическая идея въ твореніяхъ Р. Вагнера".

Всъ великіе поэты были мистики въ глубокомъ и широкомъ смыслѣ этого слова. Ричардъ Вагнеръ-эзотерическій поэтъ, ибо онъ внесъ въ музыку глубокій мистицизмъ, хотя самъ не зналъ традиціи эзотеризма. Изъ философовъ онъ изучалъ только Фейербаха и Шопенгауера; религіозными вопросами онъ не занимался, но силой своего генія онъ проникъ въ сокровенныя глубины духа. Э. Шюре дълить творчество Вагнера на 3 періода: 1) Революціонный періодъ, къ которому относятся Тангэйзеръ и Лоэнгринъ (1840—1853); 2) Пессимистическій періодъ, выразившій въ Тетралогін (1853—1876); 3) Христіанскій періодъ, давшій намъ коронное его произведеніе Парсифаль (1876-1883). Интересно, что интуиція поэта въ Вагнеръ часто бывала въ конфликтъ съ раціонализмомъ мыслителя, что ярко выражается въ его перепискъ съ Листомъ. Въ 1853 г. онъ пишетъ: "Все меньше и меньше могу я писать о своей внутренней жизни; я даже говорить о ней не способенъ. Я испытываю лишь одну потребность: чувствовать и дъйствовать". Дъйствовать-же для него значитъ творить и онъ творить великіе музыкальные символы, за которыми его малый разумъ не поспъваетъ. Такимъ образомъ, въ твореніяхъ Вагнера мы имъемъ дъло съ глубокимъ выраженіемъ (переживаніемъ) мистика-высшаго Эго-черезъ сознаніе современнаго раціоналистамузыканта. Въ этомъ творчествъ Шюре справедливо видить одно изъ наиболъе интересныхъ эзотерическихъ явленій нашего времени. . М. Ли разсматриваетъ поэзію Броунинга съ точки зрѣнія Теософіи.

Въ разсказъ Э. Вилеръ, "Монахъ", передаются переживанія аскета художника, жившаго въ своихъ картинахъ и обръвшаго свободу въ подвигъ любви.

Статья "О душъ" принадлежить перу знаменитаго мусульманскаго ученаго, Гхаццали, жившаго въ XI столътіи и оставившаго 99 ученыхъ сочиненій на арабскомъ и персидскомъ языкахъ. Перевель статью Кхажа Кханъ.

Статья состоить изъ отдъльныхъ отрывковъ: Дыханіе, Фитиль и Пламя, Великос благо. Бытіе души, Направленіе души, Запрещенное объясненіе, Объ аттрибутахъ Божества, Духъ, Повельніе Бога, Создана-ли душа?, Послъ разлуки, Образъ Божій, Источникъ дъяній человъка, Созданіе Пророка, Цъль человъческаго бытія.

Отдълъ "Фитиль и Пламя" говоритъ о двухъ "аттрибутахъ". Одинъ изъ нихъ—творчество, другой—воспріятіе готовой души. Имя творца—"Великій Даватель" и Онъ даетъ тъмъ, кто нуждается и кто способенъ воспринять Его дары. Другой его аттрибутъвласть. Подобно солнцу Онъ освъщаетъ то, что способно отражать. Такимъ образомъ, аттрибутъ воспріимчивости есть прозрачность самого предмета. Помутнъвшее зеркало не отражаетъ свъта, но стоитъ вычистить его, чтобы оно снова стало свъто-отражающимъ. Такъ и Творецъ отражается въ очищенной душъ.

Душъ авторъ даетъ такое опредъленіе: Душа есть сущность, познающая себя и своего Творца. Подобно чистому зеркалу она отражаетъ лицо—духъ.

Цъль бытія человъка—познать блаженство близости Бога, чему насъ учитъ Пророкъ. Адамъ былъ первымъ камнемъ въ зданіи человъчества, земное естество человъка. Пророкъ увънчалъ это зданіе высшимъ началомъ, отъ котораго родился совершенный человъкъ. Такимъ образомъ человъчество обръло познаніе истиннаго пути къ Богу.

При чтеніи этой статьи невольно вспоминаются лекціи В. Соловьева о Богочелов'ьчеств'ь, гд'ь первый ветхій Адамъ уступаеть м'ьсто 2-му обновленному Адаму, чтобы уготовать путь Христу.

Въ біографическомъ отдълъ дается очеркъ жизни Т. Паскаля, столько лътъ бывшаго талантливымъ руководителемъ Французской секціи, автора многихъ сочиненій по Теософіи. Изъ нихъ наиболъе извъстны: Les lois de la destinée; La Jagesse antique à travers les âges; Fraternité, Etats de consciense.

Ч. Ледбитеръ начинаетъ серію статей, посвященныхъ возникновенію VI расы, о чемъ имълъ видъніе Г. Олькоттъ, бывшій Президентъ Теософическаго Общества, а позже—Ч. Ледбитеръ.

Основываясь на этихъ видъніяхъ, Ч. Ледбитеръ дълаетъ такіе выводы: сѣмена VI расы будуть брошены на особую почву, въ душу людей, отличающихся способностью беззавътнаго служенія и полнъйшаго самоотреченія. Они взойдуть въ духовной общинъ, въ которой гармонично звучащіе и пластичные элементы будущаго будуть жить въ тъсномъ общеніи подъ непосредственнымъ руководствомъ Учителя. Внъшнихъ узаконеній въ этой общинъ не будеть, но общественное мнъніе въ сторону отреченія будеть обладать такой силой, что нарушение заповъди любви будетъ немыслимо. Здъсь не будетъ почвы для двухъ наиболъе назойливыхъ и безпокойныхъ типовъ людей: тъхъ, что нарушаютъ законы ради личной выгоды. и тъхъ, что считаютъ себя постоянно обиженными, непонятыми. Первый не можетъ проникнуть сюда, такъ какъ, вступая въ общину, человъкъ прощается съ своей низшей природой. Второй не можетъ образоваться, такъ какъ духовному человъку ясно, что несправедливости или непониманія нътъ: все имъетъ свои корни и свое значеніе; въ общинъ царствуютъ полная свобода и полная гармонія.

Авторъ думаетъ, что эта община будетъ основана въ XXVII въкъ по Рождествъ Христовомъ въ Южной Калифорніи. Тщательно охраняемая, особенно воспитываемая и духовно руководимая, она станетъ колыбелью великой VI расы будущаго, которой суждено осуществить то, что въ переживаемое нами время зачинается въ VI субъ-расъ V арійской расы. Всъ, кто участвуетъ въ творчествъ настоящаго. беззавътно отдавъ себя служенію человъчеству, получатъ право вступить въ общину грядущаго и будутъ пріобщены къ славной работъ Учителя.

Въ поэтическомъ разсказъ А. Безантъ передается патетическая исторія знаменитой Гипатіи Александрійской, погибшей отърукъ христіанскихъ фанатиковъ V въка.

"Adyar-Bulletin" даетъ въсти объ американской поъздкъ Президента и о приготовленіяхъ къ пріъзду новыхъ гостей. Въ этомъ году въ Адіаръ ожидають: изъ Испаніи дона Ф. Русполи съ женой; изъ Италіи г. и г-жу Кирби; изъ Франціи г. Остерманъ; изъ Англіи г-жу Изабель Куперъ-Оклей, и г. и г-жу Лео, г. Вэджвудъ, г. Кларкъ и г. Гарвей; изъ Коломбо востоковъда Rev. С. Спуржонъ Медгэрстъ; изъ Явы Д. Ванъ Гиплооненъ и г. и г-жу Шурманъ.

Скоро Адіаръ будетъ переполненъ и всѣ вновь построенные флигеля будутъ заняты.

Журналъ сообщаетъ о выходъ въ печать чрезвычайно интересной новой книги "Три года въ Тибетъ", Rev. Ekai Kawaguchi. Книга украшена 64 иллюстраціями, 11 фотогравюрами, подробной картой пути, снятой авторомъ, и видомъ Лхассы въ краскахъ. Цъна книги—16 шил., т. е. 8 рублей.

Ч. Ледбитеръ съ оккультной точки зрѣнія разбираетъ появившуюся въ печати: Исторію Аризмана, сына Персидскаго Короля, повѣствующаго о своихъ переживаніяхъ въ астральной сферѣ послѣ бурной жизни на землѣ.

Сообщенія получены спиритическимъ путемъ: "Si non é vero, é ben trovato", говоритъ Ч. Ледбитеръ, указывая на совпаденіе въданномъ случаѣ сообщеній съ теософическими ученіями о загробной жизни.

Очеркъ г-жи Г. Гагариной посвященъ экскурсіи, совершенной группой теософовъ къзнаменитымъ Семи Пагодамъ, на Коромандельскомъ южномъ берегъ.

Эти пагоды являются единственными остатками Южно-Индусскихъ храмовъ и связаны съ древней миоологіей Индіи. На Востокъ онъ столь-же извъстны, какъ и пещеры Элефанта и Эллора западнаго побережья Индіи.

Четыре изъ нихъ носятъ названіе героевъ Магабхарата: Юдистхира, Бхима, Арджуна и Драупади. Барельефы на стѣнахъ изображаютъ извѣстные ихъ подвиги. Храмы какъ бы вылиты изъ одного камня.

Въ статъъ "Обрывки знанія" д-ръ Л. Эппель разсказываетъ, черезъ какія испытанія она пришла къ Теософіи и какъ ей открылся новый свътъ пониманія.

"Lotus Bleu" (Revue théosophique française) даетъ статью А. Безантъ: "Значеніе Теософіи въ мірѣ мысли" и продолженіе статьи Ч. Ледбитера "Объясненіе нѣкоторыхъ оккультныхъ явленій".

Въ своей статъъ А. Безантъ обзираетъ всъ сферы человъческой мысли и дъятельности и указываетъ на свътъ, приносимый имъ ученіями Теософіи. Въ заключеніе она напоминаетъ, что только тъ народы и тъ государства имъютъ будущее, которые строятъ свою жизнь на законахъ братства. Попираніе правды создаетъ ту страшную Карму, о которой говорится въ древнихъ Писаніяхъ: "Бойся слезъ слабыхъ, ибо онъ подтачиваютъ царскіе престолы".

"Bulletin Théosophique" подробно излагаеть проэктъ Федераціи южныхъ теософическихъ центровъ, который будетъ скоро

разсматриваться на теософическомъ съѣздѣ въ Тулонѣ. Въ Англіи уже давно существуютъ Союзы мѣстныхъ центровъ, составляющихъ такимъ образомъ сѣть маленькихъ федерацій, группирующихся каждая въ своемъ центрѣ и объединяющаяся вокругъ Теософическаго Общества въ Англіи. Такой починъ въ настоящее время сдѣланъ и во Франціи, гдѣ за послѣдній годъ замѣчается большое оживленіе.

Журналъ сообщаетъ, что Международный союзъ "Union éclectique universelle" предложилъ вступить въ союзъ съ Теософическимъ Обществомъ для пропаганды религіозно-гуманитарныхъ идей.

Обращается также вниманіе членовъ на послѣднюю лекцію г. Пуанкаре въ "Association française" о новой механикть, которой, по мнѣнію ученаго, суждено замѣнить механику Ньютона. По этой теоріи нѣтъ матеріи, есть лишь электромагнитныя силы, воздѣйствующія на эфиръ.

Въ "Bolletino della Sezion Italiana" подъ заглавіемъ Paracletos, начинается рядъ очерковъ, посвященныхъ историко-научному изслъдованію Евангелія. Статья принадлежить перу С. Жіовани и сопровождается многочисленными примъчаніями библіографическаго характера.

Viator дълаетъ попытку разобрать съ точки зрънія Теософіи психическія разстройства, извъстныя подъ названіемъ сумашествія. Онъ дълить всъ такіе случаи на 3 категоріи:

- 1) Случаи нарушенія правильнаго обмізна между частицами физическаго и эфирнаго мозга.
- 2) Случаи такого нарушенія между эфирнымъ мозгомъ и астральной нервнои системой.
- 3) Болѣе рѣдкіе случаи полной утраты господства Эго надъфизическими клѣточками мозга, т. е. прекращеніе общенія его съментальнымъ центромъ.

Наибольшее число случаевъ принадлежитъ ко Il категоріи.

Этотъ миніатюрный, но содержательный журналъ въ послѣднемъ № разсылаетъ всѣмъ читателямъ краткій списокъ овощей, крупъ и плодовъ, которые совѣтуетъ употреблять вегетаріанцамъ, распредѣливъ ихъ на IV категоріи, смотря по питательности и по особымъ ихъ свойствамъ. Въ I вошли большинство овощей и плодовъ; во II крупы, хлѣба, картофель, каштаны, бананы, финики; въ III масла и маслянистые плоды; въ IV яйца, молочные продукты, бобы, миндаль, орѣхи. Нужно искусно комбинировать эти 4 группы веществъ. I группа идетъ на образованіе костей, II и III

вырабатывають энергію и тепло, IV группа возстанавливаеть ткани организма.

Листочекъ снабженъ полезными кулинарными свъдъніями. "Central Hindu College" даетъ статью А. Безантъ "Духъ общественности, который авторъ опредъляетъ какъ дъятельный патріотизмъ.

Въ статъъ выражается убъжденіе, что только тотъ человъкъ способенъ сдълаться виднымъ и полезнымъ общественнымъ дъятелемъ, который начинаетъ служение отечеству съ своего родного города, съ помощи мъстнымъ нуждамъ, при чемъ серьезное вниманіе отдаетъ всъмъ практическимъ вопросамъ самаго прозаическаго характера, такимъ какъ дренажъ, водопроводъ, мощеніе улицъ и т. п. Только при такомъ серьезномъ отношеніи къ мъстнымъ нуждамъ и готовности отдать свои силы ихъ удовлетворенію, выростаютъ истинные общественные дъятели. Тотъ, кто идетъ въ Парламентъ безъ предварительной практической подготовки, роняетъ достоинство Парламента и оказываетъ плохую услугу Государству.

Бхаванъ-Дасъ пишетъ о школьной жизни Индіи и сравниваеть наиболье извъстныя правительственныя учрежденія ея съ Central Hindu College въ Бенаресъ. Онъ кончаетъ горячимъ призывомъ поддержать Hindu College, являющимся высшимъ образцомъ новой школы, въ которой религіозное воспитаніе идетъ параллельно съ удовлетвореніемъ научныхъ запросовъ; рядомъ съ широкой и разносторонней программой отвлеченнаго знанія дается также практическое знаніе ремеслъ и національныхъ искусствъ.

І. Сорабжи, преподаватель этого Колледжа, сообщаеть, что съ настоящаго года, по образцу Англійскихъ университетовъ, въ школу вводится система "Tutorial" (опекунская), по которой всъ учащіеся дълятся на извъстное число группъ; каждая группа объединяется около одного изъ профессоровъ Колледжа, который является ея особымъ руководителемъ; къ нему обращаются студенты за совътомъ, указаніемъ и помощью. Эти руководители, какъ показала практика Англійскихъ университетовъ, дълаются ближайшими помощниками и цънными друзьями молодежи въ ея работахъ и во всъхъ ея запросахъ и нуждахъ. Статья Лаксми Napaumo Рао посвящена Восточному рыцарству,

Кшатріямъ (отсюда Кшатрія—воинъ, рыцарь).

Авторъ указываетъ на поразительное сходство Восточнаго рыцарства въ его основныхъ чертахъ съ Западноевропейскимъ рыцарствомъ, хотя источники его иные. Въ Европъ рыцарство

было "основано". Въ Индіи оно какъ бы родилось непосредственно отъ жизни, хотя исторически оно и связано съ образованіемъ касты воиновъ (Ктатрія). На этотъ вопросъ бросаютъ большой свътъ Пураны.

Первой чертой Кшатрія является стремленіе защищать слабыхъ и освобождать угнетенныхъ. "Тотъ кто защищаетъ слабыхъ отъ угнетенья —тотъ достоинъ носить славное имя Кшатрія, извъстное всему міру", говоритъ поэтъ Калидаса. Въ его поэмъ Raghuvamsha подробно опредъляются рыцарскія обязанности, которыя всъ сводятся къ великодушному служенію слабымъ. Въ поэмъ Магабхарата мудрецъ народа обращается къ Юдистхира съ вопросами, указывающими на необыкновенно высокій уровень нравственности, требуемый отъ Восточнаго рыцаря. Безстрашіе, честность и върность одной женщинъ требуются отъ Кшатрія.

Ярко выражается это тонкое и глубокое отношеніе въ поэмъ Рамаяна. Между рыцарями происходятъ соревнованіе и борьба; царевны назначають имъ какой нибудь трудный подвигь и тоть, кто его совершаетъ, увънчивается славой. Но Индусскій рыцарь борется только благородными путями: онъ не имветь права воспользоваться благопріятной случайностью, которая можеть ему дать незаслуженное преимущество надъ соперниками; онъ не можетъ также продолжать дуэли, если противникъ его усталъ и изнемогъ въ борьбъ. Въ Магабхарата Кришна говоритъ Бхим'ъ: "Не подобаетъ тебъ брать верхъ надъ изнемогающимъ врагомъ". Безусловная честность, безграничное великодушіе и полное самоотреченіе долженъ являть Кшатрія во всъхъ своихъ дъйствіяхъ. Восточному рыцарю не полагалось никакихъ памятниковъ послѣ смерти, никакихъ погребальныхъ обрядовъ: память о немъ хранилась лишь въ пъсняхъ воспъвавшихъ его бардовъ. Таковъ былъ высокій идеалъ и настроеніе, проникавшіе всю жизнь Индусскаго рыцаря.

"Annales Théosophiques" содержитъ 3 статьи: "Психологія и Теософія", "Е. Блаватская и Наука", Л. Дессэн'а и "Символизмъ и Метафизика", Ф. Воренъ.

Статья Л. Дессэн'а дѣлаетъ интересныя сопоставленія между послѣдними открытіями науки и предсказаніями Е. Блаватской (Тайная Доктрина) въ области химіи, біологіи и астрофизики. Несомнѣнный фактъ, что наука въ настоящее время совершенно сознательно идетъ къ единству и ищетъ синтеза. Она неизбѣжно должна вылиться въ тотъ монизмъ, что исходитъ изъ признанія единства силы, или въ тотъ, что признаетъ единство матеріи.

Повидимому болъе вдумчивые ученые начинаютъ склоняться къ монизму перваго рода, т. е. незамътно для себя приходятъ къ теософическимъ положеніямъ, 40 лътъ тому назадъ провозглашеннымъ Е. Блаватской.

Ф. Варенъ дълаетъ попытку философски объяснить прелюдію Лоэнгрина, въ которой онъ видитъ музыкальный символизмъ необычайной глубины, выражающій собой первый трепетъ и пробужденіе матеріи къ жизни, заканчивающійся гармоническимъ сочетаніемъ духа—матеріи въ безконечности Эоповъ.

"Theosophy in Australasia" разсказываетъ о послъднемъ открытіи К. Фламмаріона. Извъстный французкій астрономъ открылъ дыханіе земли: оказывается, что съ зарей она расширяется, съ закатомъ сжимается и такимъ образсмъ правильно пульсируетъ. Интересно сопоставить эти новыя данныя съ заявленіемъ Е. Блаватской: \*) "Вселенная дышитъ совершенно какъ человъкъ и всякое живое существо, растеніе и даже минералъ на землъ; нашъ шаръ дышетъ суточно".

Въ этомъ № мы находимъ магометанскую молитву:

"Молюсь, какъ молятся на Востокъ:

"Да будеть съ вами Аллаха миръ!

"Гдъ-бы вы ни были, куда-бы ни шли,

"Да будутъ Аллаха расти съвами цвъты!

"И въ дни труда, и въ ночи покоя,

"Да благословитъ васъ Аллаха любовь!

"Касаюсь сердца по обычаю Востока;

"Благословеніе Аллаха да будетъ съ Вами!"

Продолжается статья Г. Станвэй о Первохристіанствъ.

Первые посладователи Інсуса назывались Назареями и Эбіонитами. Такъ мы находимъ въ богословской литература первыхъ въковъ. что Евангеліе Св. Матоея именуется "Евангеліемъ Назареевъ и Эбіонитовъ" и Іеронимъ признаетъ этотъ текстъ, какъ оригинальный, но жалуется, что его трудно разбирать, потому что онъ написанъ по халдейски еврейскими письменами. Хотя Іеронимъ и признаетъ его оригинальность, но пресладуетъ такъ, кто принимаетъ это Евангеліе, расходящееся съ церковной догмой о естествъ І. Христа. Первыхъ христіанъ также называли "бъдными

<sup>\*)</sup> Тайная Доктрина, т. І.

людьми", такъ какъ вступавшіе зъ общины Эбіонитовъ отказывались отъ своего имущества въ пользу всѣхъ. Между гностическими теченіями молодой Церкви и Эбіонитами началась борьба вслѣдствіе того, что гностики толковали болѣе духовно и мистически Евангеліе. Между самими Апостолами были сильныя несогласія и Ап. Петръ обличаетъ Ап. Павла въ ереси. (II Посл. къ Коринф. XI Ап. Павла, Петра къ Якову), потому что Ап. Павелъ отклоняется отъ историческаго повъствованія и учитъ понимать "мистическаго Христа", рождающагося въ просвътленномъ сердцъ.

"Lotus—Journal" посвъщаетъ очеркъ личности и дъятельности Президента Общества, которому 1 октября (17 сентября с. с.) исполнилось 62 года. Нъсколькими яркими штрихами характеризована эта необыкновенная жизнь, исполненная огня и любви, отмъченная той великой силой духа, которая все преодолъваетъ, все побъждаетъ и всъхъ объединяетъ.

Сказка "о Лунномъ Свътъ" живо передаетъ переживанія ребенка, ръшившагося вълунную ночь совершить далекую прогулку на гору.

Напечатано въ популярной формъ извлечение изъ лекціи А. Безантъ: "Новый въкъ".

"Теософская Жизнь" прекращаетъ своє существованіе. Въ статьъ "Противъ рожна" редакція съ горечью указываетъ на недостатокъ помощи и поддержки со стороны единомышленниковъ и на враждебную позицію тъхъ, кто долженъ быль-бы привътствовать духовный органъ, какъ носителя свъта въ скорбный мракъ современной жизни.

Хотя мы часто со многимъ и не соглашались, что печаталось на страницахъ этого журнала. и указывали на нежелательность замыкаться въ слишкомъ узкія рамки, несовмъстимыми съ миссіей и широкой программой Теософіи, но мы всегда признавали искренность стремленій симпатичнаго Смоленскаго Общества. Мы думаемъ, что въ наше скорбное время, ознаменованное "утерей путей", важенъ голосъ каждаго работника на нивъ Духа, ибо каждый живой ручей создаетъ въхи. Настанетъ время, когда всъ ручьи сольются въ одинъ могучій потокъ свъта единенія, который разобьетъ всъ преграды на пути и живой водой воскресенія затопитъ рожденныя во мракъ зло, непониманіе и вражду.

Шлемъ "Теософской Жизни" свой братскій привътъ и искреннее сочувствіе и сожальніе, что редакціи пришлось уступить въ неравной борьбъ со стихіей.

#### Въ этомъ № приведено стихотвореніе А. Жемчужникова:

Духъ дышетъ, гдѣ хочетъ; но въ людяхъ есть сила призыва; Спросите Его, и Онъ дастъ, Лишь только-бъ молитва была горяча и правдива. Призывъ былъ настойчивъ и чистъ.

\* \*

Разбудимъ отзывчивость въ сердцѣ сухомъ и холодномъ. Изъ камня добудемъ огня, И въ скорби о разумѣ праздномъ и дѣлѣ безплодномъ Помолимся сердцемъ стеня.

\* \*

Ты дышешь, гдѣ хочешь, о Духъ призывающій къ жизни! Дай жизни познать намъ пути; Любви, правосудья и свѣта дай нашей отчизнѣ! Дохнуть на нее захоти!

Alba.

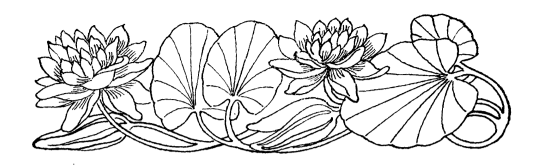


Состраданіе къ животнымъ такъ естественно намъ, что мы только внушеніемъ можемъ быть доведены до безжалостности къ страданіямъ и смерти животныхъ.

Л. Н. Толстой.

Тѣ радости, которыя дадутъ человѣку чувство жалости и состраданія къ животнымъ, окупятъ сму во сто кратъ тѣ удовольствія, которыхъ онъ лишится отказомъ отъ охоты и употребленія мяса.

Л. Н. Толстой.



# Хроника теософическаго движенія.

— Послѣ поѣздки въ Америку А. Безантъ, президентъ Теософическаго Общества, возвращается въ Европу, гдѣ пробудетъ нѣсколько недѣль передъ возвращеніемъ въ Индію.

Американское общество сильно заинтересовано теософическимъ движеніемъ, и лекціи г-жи А. Безантъ привлекли массу публики. Во время своего морского путешествія А. Безантъ отдыхала, читая Consuelo и La Comtesse de Rudolstadt.

- **—** Въ Карикаль и Пондишери только-что открылись новые теософическіе центры.
- **—** Въ Америкъ большую дъятельность обнаруживаетъ извъстный теософъ Жинаражадаза. Онъ постоянно объъзжаетъ Соединенные Штаты и всюду читаетъ лекціи.
- **—** Въ Англіи рѣшено, по примѣру Индіи и Новой Зеландіи, ежегодно ассигновывать 50 ф. ст. (500 руб.) на приглашеніе завѣдующаго организаціей теософическихъ лекцій въ странѣ.
- **—** Секретарь Англійской Секціи, г. Джонъ, посѣтилъ Южныя вѣтви и читалъ лекціи въ Балларатъ, Бендиго и Аделаидѣ.
- = 27 октября г-жу А. Безантъ ждутъ въ Парижъ. Она проъдетъ черезъ Ліонъ, Женеву и Ниццу въ Италію и въ Бриндизи сядетъ на пароходъ, отправляющійся въ Индію.
- Движеніе въ Южной Африкъ растеть и издаваемый органъ "Въстникъ Южной Африки" изъ листовки выросъ въ ежемъсячный теософическій журналъ.

— Въ Harrogate, главномъ центръ Съверной Федераціи теософическихъ кружковъ, происходитъ большая организаціонная работа. Этотъ дъятельный центръ предпринялъ организацію постоянныхъ, правильно поставленныхъ, курсовъ и вечернихъ классовъ не только для ознакомленія желающихъ съ ученіями Теософіи, но и для образованія и подготовки теософовъ-дъятелей. Дъломъ завъдуетъ г-жа Рансомъ. Для пріъзжихъ приготовлены дешевыя комнаты и вегетаріанскій столъ за весьма умъренную плату.

Зная, какими силами располагаетъ Харрогэтъ и какъ интенсивна теософическая жизнь этого симпатичнаго центра, мы не сомнъваемся, что предпринятое сложное дъло будетъ имъть успъхъ.

Alha



Но если надо жалѣть овецъ и кроликовъ, то надо жалѣть волковъ и крысъ, говорятъ враги вегетаріанства. Мы и жалѣемъ ихъ и стараемся жалѣть ихъ отвѣчаютъ вегетаріанцы, и отыскиваемъ противъ наносимаго ими вреда средства помимо убійства, и средства эти находятся. Если же вы говорите то же о насѣкомыхъ, то мы, хотя не испытываемъ къ нимъ непосредственной жалости (Лихтенбергъ говоритъ, что жалость наша къ животнымъ прямо пропорцюнальна ихъ величинѣ), то думаемъ, что можно испытыватъ и къ нимъ жалость (какъ Сильвіо Пеллико—къ пауку) и противъ нихъ могутъ быть найдены средства помимо убійства.

"Но вѣдь растенія — тоже живыя существа, и вы уничтожаете ихъ жизнь", говорятъ еще противники вегетаріанства. Но этотъ самый доводъ лучше всего опредѣляетъ сущность вегетаріанства и указываетъ средства удовлетворенія его требованіямъ. Идеальное вегетаріанство есть питаніе плодами, т. е. оболочкой сѣмени, заключающей жизнь: яблоки, персики, арбузы, тыквы, ягоды. Гигіенисты признаютъ эту пищу самой здоровой и при этой пищѣ человѣкъ не уничтожаетъ жизни. Знаменательно при этомъ еще то, что пріятность вкуса плодовъ, оболочки сѣмянъ, дѣлаетъ то, что люди, срывая и съѣдая плоды, разносятъ ихъ по землѣ и размножаютъ \*).

Л. Н. Толстой.

<sup>\*)</sup> Растенія не страдають, если срѣзають ихъ цвѣть; напротивь, сознаніе ихъ, пребывающее въ ментальной сферѣ, испытываеть удовольствіе. Прим. ред.



### Хроника жизни.

Въ суббуту, 26 сентября, имъло мъсто послъднее собраніе "Всероссійскаго съъзда евангельскихъ христіанъ" въ народномъ домъ Нобеля въ 8 ч. вечера.

Приводимъ статью И. Трегубова объ этомъ знаменательномъ собраніи почти цѣликомъ "(Новая Русь," № 266) въ виду ея интереса и глубоко прозвучавшей ноты единства вмѣстѣ съ чаяніемъ грядущаго Христа.

Согласно программъ, гимны, ръчи и молитвы этого собранія касались вопроса "о пришествіи Христа".

По предложенію предсѣдателя съѣзда, И. С. Проханова, все собраніе пропѣло изъ "Гуслей" гимнъ "Издали намъ сіяетъ страна", а хоръ спѣлъ изъ той же книги гимнъ "Боже! Слышать слово Ты позволилъ снова".

Затъмъ было прочтено полученное изъ Одессы письмо о болъзни ребенка г. Гоцкаго съ просьбой помолиться о немъ, что и было исполнено, послъ чего г. Прохановъ обратился къ собранію съ такою ръчью:

"Сегодня наша тема о пришествіи Христа наводить меня прежде всего на мысль о первомъ пришествіи Христа. Въ теченіе цълыхъ въковь раздавались пророчества о томъ, что придетъ Мессія—избавитель рода человъческаго. Но умирали поколънія за поколъніями, а Онъ не приходилъ, и народъ израильскій потерялъ въру въ Его пришествіе. Но Онъ все-таки пришелъ.

Передъ нами встаетъ величавый образъ старца Симеона, какъ олицетвореніе израильскаго народа, держащаго въ рукахъ Іисуса— этого долго-долго жданнаго Мессію. Великая радость этого старца была радостью върующей души. Лицо его оросилось слезами умиленія. Но въ то же время многіе невърующіе говорили: "Мо-

жетъ ли быть что-нибудь доброе изъ Назарета?" Лица ихъ тоже покрывались слезами, но то были слезы отчаянія.

Между этимъ ожиданіемъ Мессіи въ Ветхомъ Завѣтѣ и нашей вѣрой въ пришествіе Христа есть полная, глубокая аналогія. Уже давно твердитъ церковь Христова, что Христосъ долженъ прійти. Міръ слышитъ объ этомъ цѣлыя столѣтія и уже давно началъ скептически улыбаться и осмѣивать эту вѣру.

Но тъмъ не менъе это ожидаемое событіе должно совершиться. Христосъ придетъ.

Мнѣ бы хотѣлось теперь особенно оживить въ вашемъ сознаніи образъ Христа въ ожидаемомъ Его пришествіи. Изъ словъ Самого Христа и Его апостоловъ мы знаемъ, что Онъ придетъ въ великой славѣ, болѣе величественной и дивной, чѣмъ та, которою Онъ былъ окруженъ на горѣ Преображенія, когда лицо Его было какъ солнце, одежды бѣлы какъ снѣгъ, когда Его окружали великіе, святые мужи, а голосъ Его Отца гремѣлъ сквозь завѣсу мрака.

Во второмъ пришествіи Христосъ будетъ окруженъ безчисленными сонмами свѣтлыхъ духовъ-небожителей. Лицо Его будетъ сіять ярче и славнѣе. Но какъ на солнцѣ мы замѣчаемъ пятна, такъ и въ славномъ образѣ грядущаго Христа видимы будутъ слѣды Его страданій, побѣжденныхъ, просвѣтленныхъ и возвеличенныхъ любовью. Объ этомъ говоритъ пророкъ Захарія такъ: "На домъ Давида изолью духъ благодати и умиленія, и они воззрятъ на Него, котораго пронзили, и будутъ рыдать о Немъ, какъ рыдаютъ о единородномъ сынѣ, и скорбѣть, какъ скорбятъ о первенцѣ" (Зах. 12, 10).

Впечатлѣніе, которое Христосъ произведетъ въ то время, будетъ двоякое:

- 1. Люди, отвергшіе Его, люди, дерзновенно отрицающіе Его и какъ бы пронзающіе Его своею гордостью и своимъ невѣріемъ— эти люди почувствуютъ жгучій пламень упрека и самобичеванія въ своихъ сердцахъ, который будетъ настолько великъ, насколько велика любовь, которая будетъ свѣтиться изъ очей Христа. Они будутъ рыдать, но это будутъ слезы муки.
- 2. Люди, принявшіе Христа и увъровавшіе въ Его спасительную смерть, испытають чувства болъе сложныя. Несомнънно, и они замътять слъды страданій божественнаго агнца, но это, только это напомнить имъ о великомъ подвигъ любви, который есть основаніе ихъ спасенія, и возбудить въ нихъ чувство благодарности и хвалы. Сіяніе же славы Христа переполнить ихъ сердца

неизреченнымъ восторгомъ. И изъ ихъ груди вырвется радостный кличъ: "Наконецъ-то Онъ грядетъ!" И на ихъ же глазахъ выступятъ слезы, которыя немедленно же будутъ осушены любящей рукой ихъ Спасителя.

Итакъ, при пришествіи Христа всѣ люди будутъ плакать; одни—слезами муки, другіе—слезами радости.

Съ какими же слезами мы Его встрътимъ? Это зависитъ отъ насъ. Преклонимъ колъни и будемъ молиться".

Всѣ почти встали на колѣни и нѣкоторые изъ нихъ, одинъ за другимъ, молились вслухъ.

Вотъ какъ, напримъръ, одинъ изъ нихъ молился:

"О, Господи. умножь въру во всъхъ върующихъ въ Тебя! Дай намъ върить не только въ то, что Ты насъ спасъ, но и въ скорое Твое пришествіе. Мы не сомнъваемся въ немъ. Если ты исполняешь всъ свои объщанія, то Ты исполнишь и это. Дай намъ увидъть Тебя съ полной радостью и благослови насъ. Аминь".

И собраніе сказало: "Аминь".

Затъмъ на каоедру взошелъ представитель меннонитовъ Таврической губ. г. Браунъ.

"Пришествіе Христа,—сказалъ онъ,—важно для всей вселенной и особенно для всъхъ върующихъ.

Библія говоритъ о четырехъ пришествіяхъ Христа. Первое мы пережили. Оно было около двухъ тысячъ лътъ назадъ. Тогда Онъ приходилъ для спасенія міра. Мы не будемъ теперь о немъ говорить. Мы обращаемъ вниманіе на будущія Его пришествія.

Прежде всего мы находимъ въ священномъ писаніи мѣста, говорящія о пришествіи Христа на землю для Страшнаго Суда. Таково мѣсто въ 24-й главѣ Матөея съ 27 стиха, гдѣ говорится, что пришествіе Христа будетъ внезапно, какъ молнія. Таково также мѣсто въ Откровеніи Іоанна, въ 6-ой главѣ, 12—17 стихи, гдѣ говорится о снятіи шестой печати и о томъ, что послѣ того послѣдовало. Таково еще мѣсто въ 19-ой главѣ Откровенія съ 11-го стиха. Такова, наконецъ, вся 20-я глава, изображающая этотъ судъ такимъ, на которомъ будетъ обнаружено малѣйшее сдѣланное кѣмъ-либо зло.

Но священное писаніе говорить еще и о другомъ приществіи Христа—о пришествіи Его для спасенія върующихъ. Это пришествіе произойдетъ раньше суда и произойдетъ оно не на землъ, а въ воздухъ, на облакахъ, куда будутъ восхищены върующіе какъ воскресшіе изъ мертвыхъ, такъ и дожившіе до этого событія, но измънившіеся. Они будутъ восхищены туда для того, чтобы

не быть очевидцами Страшнаго Суда, который потомъ произойдетъ на землъ. Уже въ Ветхомъ Завътъ Енохъ и воскресшіе во время воскресенія Христа были восхищены на небо.

Объ этомъ пришествіи говорится въ 14 главѣ Іоанна, гдѣ говорится о многихъ обителяхъ въ домѣ Отца. Объ этомъ же говоритъ и ап. Павелъ въ первомъ посланіи къ Өессалоникійцамъ (4, 13) и въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ (15, 51, 52).

Наконецъ, священное писаніе говоритъ и о третьемъ пришествіи Христа на тысячу лѣтъ. Оно будетъ раньше этихъ двухъ пришествій. Объ этомъ пришествіи говорится въ Откровеніи Іоанна.

Когда же произойдеть это пришествіе? Точный срокъ его никому неизвъстенъ, но нъкоторые признаки указывають на то, что оно будеть скоро. Въ св. писаніи говорится, что пришествіе это произойдеть тогда, когда Евангеліе будеть всюду проповъдано и когда безбожіе и нравственное паденіе дойдеть до крайней степени, что мы теперь и наблюдаемъ. Такъ, напримъръ, въ Парижъ существуеть уже культъ сатаны".

Послѣ длинной рѣчи г. Брауна были произнесены двѣ краткія рѣчи двумя молодыми проповѣдннками: г. Персіановымъ изъ Таврической губерніи и г. Ефимовымъ изъ г. Харькова. Первый говорилъ о борьбѣ добра со зломъ и о побѣдѣ перваго надъ вторымъ, а второй, разсказавъ, какъ слезы его матери сдѣлали его вѣрующимъ изъ невѣрующаго, призывалъ слушателей быть готовыми ежеминутно къ встрѣчѣ Христа.

Послѣдній ораторъ, г. Тимохинъ, говоря о томъ, что Стращный Судъ произойдетъ неожиданно, быть можетъ даже сейчасъ, попросилъ всѣхъ вѣрующихъ встать на колѣни и молиться.

И собраніе, опустившись на колѣни, начало молиться. Всѣ молились сначала одновременно и нельзя было разобрать, о чемъ кто молится, а потомъ стали молиться одинъ послѣ другого. И такихъ молитвъ было шесть. Въ молитвахъ своихъ молящіеся благодарили Бога за свое спасеніе и просили Его наполнить ихъ Св. Духомъ и направить ихъ жизнь такъ, чтобы съ радостью встрѣтить Христа.

Студентъ О—ій сказалъ:

— Дай Господи, чтобы это единство, которое проявилось здѣсь, разлилось по всему міру.

Заканчивая собраніе, И. С. Прохановъ сказалъ:

- Мнъ хочется спросить, знаютъ ли братья и сестры, что мы можемъ содъйствовать пришествію Господа Іисуса Христа?
  - Можемъ, отвътило собраніе.

- А для того, чтобы содъйствовать этому, мы должны проповъдывать Евангеліе, и когда оно будетъ всюду проповъдано, тогда придетъ и Христосъ; какъ радостно намъ будетъ тогда встрътиться тамъ. Върите ли вы, что мы встрътимся тамъ?
  - Встрътимся!—громко отвъчало собраніе.
- О какая радость! Прошу встать и поблагодарить Господа за то, что онъ показаль свою любовь.

Всѣ встали, и г. Прохановъ произнесъ молитву, въ которой просилъ Бога даровать силу любви, рвеніе къ благовѣствованію Евангелія, благодарилъ Бога за свободу вѣры и молилъ его сохранить Государя и всѣхъ на пути слѣдованія Его заповѣдямъ.

Послѣ этого былъ пропѣтъ гимнъ: "Встрѣтимся ли мы съ тобою?".

Заканчивая собраніе, г. Прохановъ сказалъ:

— Благодать Господа нашего Іисуса Христа, и любовь Бога Отца и общеніе Св. Духа со всѣми вами. Объявляю вторую половину всероссійскаго съѣзда евангельскихъ христіанъ законченной.

На этомъ собраніи евангельскіе христіане поднесли по Новому Завъту двумъ присутствовавшимъ на собраніяхъ съъзда чиновникамъ: представителю полиціи (г. Граціанскому) и представителю синода.

— 11 октября В. Поссе читаль въ залъ Тенишевскаго училища лекцію "Смерть и Воскресеніе", въ которой призываль общество къ духовной работъ обновленія, такъ какъ въ такой работъ рождается прочный фундаментъ и къ общественному строительству.



. Есть много доводовъ противъ безубойнаго питанія, которые сторонники мясоъденія считаютъ очень убъдительными; но какъ бы они не были убъдительны, человъкъ не можетъ не испытывать жалости и отвращенія къ убійству овцы или курицы, не выкупаемаго удовольствіемъ или пользой баранины или куриной котлеты.

Л. Н. Толстой.



### Изъ газетъ и журналовъ.

Въ "Рѣчи" въ фельетонъ А. Федорова ("Въ Палестину") "Новая Русь" (№ 269) рисуются различные типы паломниковъ люди религіознаго исканія и скитальцы, нигдѣ не находящіе себѣ пріюта и успокоенія. Очеркъ заканчивается размышленіемъ о нѣкоторыхъ случаяхъ чудеснаго спасенія на водахъ и такого же чудеснаго возмездія за нарушеніе нравственнаго закона. Необъяснимыми случаями такого рода авторъ объясняетъ распространенныя среди моряковъ "суевѣрія". Въ подтвержденіе своей мысли авторъ приводитъ интересный рызсказъ:

"Въ октябръ 1903 г., командуя пароходомъ р. о. п. и т. "Труворъ", совершавшимъ персидскій рейсъ, капитанъ В. прочелъ въ одной изъ французскихъ газетъ, случайно захваченныхъ имъ въ одномъ изъ персидскихъ портовъ, сообщеніе о безвъстно пропавшемъ французскомъ пароходъ "Адмиралъ Гвидонъ". Пароходъ, плававшій между Франціей и Индо-Китаемъ, пятьдесятъ дней находился въ безвъстности. Указаны были порты, откуда получились послъднія извъстія объ этомъ пароходъ, и затъмъ онъ пропалъ, и всъ поиски его были безплодны.

- Это извъстіе почему-то особенно взволновало меня, разсказывалъ мнъ капитанъ.
- И не знаю ужъ, что толкнуло меня отойти отъ принятаго курса въ сторону. Собственно, я не имълъ даже права этого дълать: трата времени, расходъ угля и прочее. Однако, я дъйствовалъ какъ будто подъ вліяніємъ чьей-то чужой воли. Знаете вы въ Аравійскомъ морѣ мысъ Кар-Таrtak? Ну, такъ вотъ, пройдя этотъ мысъ, мы взяли курсъ направо, и утромъ на другой день я замѣтилъ вдали два бота подъ парусами. Прежде чѣмъ можно было

разглядъть флагъ, я уже почти былъ убъжденъ, что это то, что тянуло меня къ себъ. Такъ оно и оказалось.

Миляхъ въ двухъ отъ этихъ ботовъ можно было разглядъть сигналы о помощи, а затъмъ и французскій флагъ на мачтъ.

Была довольно свъжая зыбь. Боты швыряло изъ стороны въ сторону, и видно было, что люди тамъ устали и плохо справляются съ ними. Скоро мы окончательно убъдились, что это пассажиры съ пропавшаго парохода. Ихъ было много; они метались на несчастныхъ валкихъ безпалубныхъ судахъ и простирали къ намъ руки.

Когда мы подошли къ нимъ совсѣмъ близко, ихъ радость и вмѣстѣ съ тѣмъ ужасъ, мольбы и... все такое невозможно описать. Я только потомъ понялъ, чего они боялись, и, признаюсь, даже пораженъ былъ, когда ко мнѣ обратились оттуда съ вопросомъ, могу ли я принять погибающихъ на пароходъ.

— Ну да,— вырвалось у меня,— разумъется. Однако, были люди, которые думали иначе. Да, какъ это ни странно, такіе люди нашлись. Два англійскихъ парохода прошли мимо погибающихъ и не хотъли имъ подать никакой помощи.

Капитанъ сообщилъ мнѣ факты: одинъ изъ пароходовъ прошелъ мимо и исчезъ, такъ что даже растерявшіеся люди не запомнили его названія, другой "Афганистанъ", подъ командою капитана Гудозена, даже остановился около одного изъ ботовъ, но, узнавъ въ чемъ дѣло, приказалъ дать полный ходъ и оставилъ жалкія суда на гибель.

Когда всъ бъдствующіе пассажиры были приняты на бортъ "Трувора", обласканы и успокоены тамъ, выяснилась вся трагическая исторія ихъ крушенія.

Пароходъ "Адмиралъ Гвидонъ" шелъ въ нѣсколькихъ десяткахъ миль къ востоку отъ острова Сокоторы: на немъ вспыхнулъ пожаръ. Къ несчастью и ужасу пассажировъ, дулъ сильный муссонъ, и волны бросали пароходъ изъ бездны въ бездну. Команда и экипажъ геройски пытались потушить пожаръ, но это было невозможно. Тогда "Адмиралъ Гвидонъ" на всѣхъ парахъ помчался къ сѣверному берегу Сокоторы. Но пожаръ начался на носовой части, вѣтеръ дулъ навстрѣчу, пламя все увеличивалось, и, наконецъ, на пароходѣ произошелъ взрывъ: рухнули спардекъ, штурманская и капитанская рубки, рулевая и даже вахтенный мостикъ, на которомъ стоялъ капитанъ съ помощниками.

Съ этого началось чудо спасенія ихъ. Послѣ взрыва капитанъ съ помощниками очутились въ огнѣ, но на обломкахъ того

же мостика. Инстинктивно хватаясь за что попало, они перебрались по изорваннымъ и частью горъвшимъ снастямъ на корму парохода, до которой огонь еще не успълъ добраться. Тамъ же сбились и пораженные ужасомъ пассажиры. Это былъ одинъ клочекъ, еще незахваченный пламенемъ, но оно уже подбиралось и къ нему.

Однако, капитанъ не переставалъ командовать этимъ все еще движущимся вулканомъ. Мало того, въ машинъ, съ раскаленными отъ пламени стънами, по поясъ въ водъ, среди дыма и огня, продолжали работать кочегары. Вода, враждебная всегда огню, на этотъ разъ шла ему на помощь для гибели людей, и пароходъ сталъ крениться все больше и больше, заливаемый хлеставшими въ него волнами, которыя играли съ нимъ, съ одной стороны какъ бы мъшая огню, съ другой стороны затопляя пароходъ и тъмъ ускоряя его агонію. Изъ всъхъ средствъ къ спасенію остались всего двъ небольшихъ шлюпки. Тогда матросы, по приказанію капитана, сколотили два плота.

Этотъ адъ продолжался три дня. Наконецъ, пароходу, върнъе горящему остову, удалось достигнуть Аравійскаго берега и выброситься на отмель въ заливъ Хоріа-Моріа. Пассажиры и оставшаяся провизія были кое-какъ доставлены на берегъ. Пароходъ сгорѣлъ. Но и это было не спасеніе. Аравійская пустыня грозила смертью отъ жажды, голода и разбойниковъ. Шли дни за днями; такъ прошло 15 дней. По счастью, въ ближайшемъ мѣстѣ, гдѣ были люди (въ 5 дняхъ пути), въ Мербатѣ узнали о крушеніи, и мербатскій шейхъ послалъ имъ помощь въ видѣ лодокъ для переправы въ Маскитъ. Двѣ изъ этихъ лодокъ и встрѣтилъ "Труворъ". Третья, по словамъ спасенныхъ, отбилась отъ нихъ воть уже около двухъ сутокъ.

"Труворъ" не остановился передъ этимъ розыскомъ, и къ вечеру нашли и третій оотъ. Такимъ образомъ, были спасены 54 человѣка.

Тутъ бы, кажется, и конецъ этой исторіи, странной и чудесной, трагической и трогательной—исторіи, въ которой такъ поразительно отразились нѣкоторыя коренныя свойства человѣческой натуры. Но судьба, въ которую такъ вѣрятъ моряки, еще не сказала своего послѣдняго слова. Она должна была его сказать, и ждать пришлось недолго.

— Ровно черезъ два мѣсяца послѣ этой исторіи, — сказалъ капитанъ, когда я напомнилъ ему о безчеловѣчномъ поступкѣ англичанъ, —ровно черезъ два мѣсяца пароходъ "Афганистанъ"

погибъ у аравійскихъ береговъ вмѣстѣ со своимъ капитаномъ и экипажемъ. наскочивъ на коралловый рифъ. Такимъ образомъ возмездіе совершилось, поразивъ воображеніе тайной, передъ которой суевѣрно молчитъ умъ моряка. Такіе случаи очень интересны для теософа.

— Въ настоящее время много пишутъ объ американскомъ поэтѣ В. Витмэнъ \*), внесшаго въ поэтическое творчество космическое чувство, исполненное радости и чистоты. Недавно К. Чуковскій посвятилъ ему интересную статью подъ названіемъ "Міровой восторгъ".

Онъ противополагаетъ свътлому творчеству В. Витмэна произведенія современныхъ русскихъ беллетристовъ и справедливо отмъчаетъ нездоровый уклопъ нашихъ молодыхъ писателей въ сторону ненормальныхъ явленій больного въка. Какимъ здоровьемъ и цълительной прохладой дышетъ въ сравненіи съ ними дътски, ясная, чистая поэзія В. Витмэна, вливающаго въ насъ отзвуки той гармоніи и красоты, которыя сіяютъ его прозръвшему взору. Вездъ видитъ и слышитъ онъ красоту, но самое большое чудо для него—самъ человъкъ.

"Въ лицахъ мужчинъ и женщинъ вижу я

"Бога и, въ зеркало глянувъ, я вижу Его,

"И письма отъ Бога вездъ нахожу, и на каждомъ есть подпись Господня".

И онъ поетъ гимнъ человѣку:

"О, въ какомъ гимнъ воспъть славу твою и величіе,

"Кто бы ты ни былъ"!

Въ пѣснѣ "О самомъ себѣ" онъ представляетъ себя послѣдователемъ самыхъ разныхъ религій и говоритъ, что онъ съ каждымъ человѣкомъ живетъ, что ему всѣ воззрѣнія родныя.

К. Чуковскій такъ выражается о немъ: "Его стихи поражаютъ тѣмъ, что все въ нихъ на фонѣ вѣчности... О чемъ бы онъ ни говорилъ,—о клопѣ или проституткѣ, или о былинкѣ травы, это все озарено для него всѣми звѣздами и солнцами вселенной"...

Въчность и смерть для поэта—источникъ неизсякаемой радости:

"Трилліоны и весенъ и зимъ мы ужъ давно истощили,

"Но въ запасъ у пасъ есть еще трилліоны,

"И трилліоны еще"... ("Листья Травы").

Все живое связано одной живой нитью:

"И всъ ени есть только часть и всякая вещь только часть"..

<sup>\*)</sup> В. Витмэнъ умеръ въ 1892 году

Это живое чувство единенія съ людьми и съ природой придаетъ неизъяснимое очарованіе его поэзіи. Можно сказать, что В. Витмэнъ былъ "безсознательный теософъ". Не даромъ его такъ любилъ другой "безсознательный теософъ" Эмерсонъ.

Приводимъ стихотвореніе его "О Травѣ", въ переводѣ К. Чуковскаго ("Рѣчь", № 194).•

### Изъ Вота Витмэна.

Ребенокъ спросилъ: Что такое трава? и принесъ ее полною горстью; Какъ отвъчу ему? Я въдь знаю не больше его, что такое трава. Можетъ быть, это флагъ моего настроенія—изъ зеленой матеріи тканый? Или это платочекъ отъ Бога, Надушенный, Уроненный нарочно на землю, людямъ на память, въ подарокъ? Гдъ-нибудь тамъ есть и мътка, имя владъльца, Чтобы, увидя, мы знали навърное "чей". Или трава это тоже ребенокъ, зеленыхъ растеній дитя? Или нътъ, миъ сдается теперь: это пышныя кудри могилъ! Вейтесь же, травы, любовно я буду васъ гладить! Можетъ быть, вы возросли прямо изъ груди какихъ-нибудь юношей, И, можетъ быть, встръться я съ ними, я бъ полюбилъ ихъ, Можетъ быть, изъ стариковъ вы растете, иль изъ младенцевъ, только-что вынутыхъ изъ матерей,

Можеть быть, вы материнскія чресла?

К. Чуковскій.

— Открылась подписка на "Вегетаріанское Обозрѣніе" (2 р. 50 к. въ годъ в)., поставившее себѣ цѣлью ознакомить русскую публику съ всемірнымъ вегетаріанскимъ движеніемъ и выработавшее обширную и весьма интересную программу. Среди сотрудниковъ встрѣчаются имена Льва Николаевича Толстого, М. Арцыбашева, А. Воейкова, д-ра медицины А. Зеленкова, И. Наживина. Кромѣ научнаго и этическаго отдѣловъ, есть рядъ другихъ, между прочимъ и беллетристическій. Недавно въ журналѣ была помѣщена повѣсть Арцыбашева "Кровь", прекрасно иллюстрирующая легкомысленное отношеніе общества къ страданіямъ животныхъ.

— Въ редакцію прислано объявленіе объ открытіи новаго журнала оккультныхъ наукъ "Изида", объщающая статьи по алхиміи, астрологіи, магіи, гипнотизму, герметической медицинъ, каббалъ, ментализму, спиритизму, телепатіи, факиризму и пр. Въ

<sup>\*)</sup> г. Кишиневъ, Подольская ул. уг. Синодиновской. Редакція "Вегетаріанское Обозрѣніе".

объявленіи сказано, что особое вниманіе будеть удѣлено практическому изученію скрытыхъ психическихъ силъ человѣка и примѣненію ихъ къ повседневной жизни. На такую приманку могутъ откликнуться многіе неосвѣдомленные читатели, интересующіеся вопросами психизма и не знающіе, какимъ опасностямъ они подвергаются. Нельзя достаточно пожалѣть о той легкости, съ какой издатели, такъ-называемыхъ, оккультныхъ журналовъ, призываютъ публику къ экспериментамъ. Своимъ легкомысліемъ въ данномъ случаѣ они ясно показываютъ, что истинныя задачи оккультизма имъ недоступны, и что ихъ журналы являются коммерческой антрепризой, не считающейся съ душевнымъ здоровьемъ и благомъ читающей публики.

**—** Еще болъе тяжелое впечатлъніе производять объявленія. печатающіяся въ Петербургской Газеть отъ имени американской фирмы, устроившей центръ своей дъятельности въ Москвъ. Въ прошломъ году весь Петербургъ былъ забросанъ заманчивыми объявленіями Сидней Флоуеръ и Ко, объщавшихъ легковърному читателю всв блага земныя развитіемъ "Силы внутри васъ". Въ нынъшнемъ году другая фирма пишеть о "Чудесныхъ силахъ ума" \*) и зоветь публику изучать гипнотизмъ, такъ какъ знаніе гипнотизма важно для успъха въ жизни и въ обществъ. Дается рядъ иллюстрацій, какъ легко и выгодно вліять на людей невъдомо для нихъ и объщается полный успъхъ ("Успъхъ гарантированъ"). Въ концъ прибавляется: "и для блага другихъ", но это дополненіе имъетъ мало значенія въ статьъ, въ которой все отъ начала до конца бъетъ на то, чтобы заинтересовать публику легкимъ способомъ сдълаться богатымъ и виднымъ человъкомъ въ обществъ и свою волю незамътно внушать окружающимъ, такъ чтобы сдълаться "непреодолимымъ". Обращаемъ вниманіе интересующихся этимъ вопросамъ на статью Ф. Гартмана "Объ опасностяхъ оккультизма" (Въстникъ Теософіи, сентябрь. 1909), въ которой серьезно разсматриваются задачи оккультизма и указываются причины, по которымъ нужно такъ осторожно подходить къ этой области. Истинная задача оккультизма -работа духовная и духовно-интеллектуальная подготовка къ пониманію законовъ психическихъ. Искусственно развивать психическія силы все равно, что звать людей, не знакомых съ математикой и химіей заниматься пиротехникой.

<sup>\*)</sup> Петербургская Газета, № 272.

— Чрезвычайно интересенъ разборъ Н. Эфроса драмы Л. Андреева "Анатема", только-что поставленной въ Художественномъ театръ въ Москвъ. Драма пропитана глубокимъ пессимизмомъ, всъ добрыя начинанія обречены на гибель, міру остается только возстать противъ неба... И среди этого гнъвнаго бунта, среди страшныхъ и мятежныхъ ръчей героевъ, среди безумной тоски, пронизывающей пьесу, неожиданно звучатъ ноты призыва къ лучшему, просвътленному пониманію жизни, призывъ къ духовности и отрицаніе разума, какъ главенствующаго начала. "Гдв истина?... Свътъ погасъ надъ міромъ, нътъ очей у міра... Стенайте и горюйте, стремящіеся къ истинь, починающіе умь, его обманывають въчно"... А дальше: "Есть еще иной невъдомый свътъ, ибо не положено предъла раскаленности огня. Его познаеть не умъ, и будуть свътлы и согръты не ть, которые "почитають умъ". Блаженны нищіе духомъ"... "(Ръчь", № 272). Эти слова указываютъ несомнънно на переломъ въ творчествъ Л. Андреева.



По мъръ просвъщенія и увеличенія населенія, люди переходять отъ антропофагіи къ поъданію животныхъ; отъ поъданія животныхъ къ питанію зернами и кореньями и отъ этого способа питанія, къ самому естественному питанію плодами.

Л. Н. Толстой.

Захватъ крупными собственниками большихъ пространствъ земли сдълалъ то, что плоды составляютъ роскошь. Чъмъ равномърнъе распредълена земля, тъмъ больше разводятъ плодовъ.

Л. Н. Толстой.

Неразуміе, незаконность и вредь, нравственный и вещественный, питанія мясомъ въ послѣднее время до такой степени выяснились, что мясоѣденіе держится теперь уже не разсужденіями, а только внушеніемъ давности, преданіемъ, обычаемъ. И потому въ наше время не столько нужно доказывать всѣмъ очевидное неразуміе мясоѣденія, сколько стараться примѣромъ разрушать внушеніе.

Л. Н. Толстой.



# Научный отдѣлъ.

#### Четвертое измѣреніе.

(Опытъ изслъдованія области неизмъримаго).

(Продолженіе \*).

#### Глава VIII.

Какія явленія мы можемъ отнести къ области четырехъ измѣреній? Психическій міръ. параллельный нашему физическому. «Психическое», какъ лежащее въ четвертомъ измѣреніи. Міръ идей. образовъ и сновъ. Человѣкъ, какъ существо одной своей стороной обращенное къ четвертому измѣренію. Отношеніе физическаго къ психическому. Отъ Молешотта до Маха. Объективное существованіе мыслей. Теорія волнообразныхъ психическихъ колебаній и теорія психическихъ эманацій.

Теперь, намътивъ главныя черты тъхъ свойствъ, которыми долженъ обладать міръ четырехъ измъреній, мы можемъ точнъе опредълить, какія явленія мы относимъ къ этой области.

Пользуясь опять опытомъ двумърнаго существа, мы должны задать себъ вопросъ:—не существуетъ ли для насъ особаго міра явленій, необъяснимыхъ съ точки зрѣнія нашихъ физическихъ законовъ,—міра, который мы считаемъ какъ бы параллельнымъ нашему.

Необъяснимыхъ явленій существуетъ кругомъ насъ такъ много, что мы, просто въ силу привычки къ нимъ, перестаемъ замѣчать ихъ необъяснимость, и забываемъ объ ней, начинаемъ классифицировать эти явленія, даемъ имъ названія, заключаемъ ихъ въ различныя системы и, въ концѣ концовъ, даже начинаемъ отрицать ихъ необъяснимость, и создаемъ изъ нихъ міръ какъ бы параллельный нашему физическому.

Сказанное сейчасъ относится прежде всего къ такъ называемому психическому міру, къ міру идей, образовъ, и представленій, который мы разсматриваемъ какъ параллельный физическому.

<sup>\*) &</sup>quot;Вѣстникъ Теософіи" 1909 г., № 9.

Наше отношеніе къ психическому, та разница, которая существуетъ для насъ между "физическимъ" и "психическимъ, сильно подтверждаетъ возможность предположенія, что психическое нужно отнести къ области четвертаго измъренія.

Въ исторіи человъческаго мышленія отношеніе къ психическому очень похоже на отношеніе плоскаго существа къ третьему измъренію. Психическое необъяснимо на "физической плоскости". Поэтому оно противопоставляется физическому. Но единство ихъ смутно чувствуется и постоянно дълаются попытки истолковать психическое, какъ родъ физическаго, или физическое, какъ родъ психическаго. Раздъленіе понятій признается неудачнымъ, но средствъ для объединенія ихъ нътъ.

Первоначально психическое признается совершенно отвлеченнымъ, функціей "души", неподчиненной никакимъ физическимъ законамъ. Это теорія грубаго, наивнаго дуализма. Первая попытка такого же наивнаго монизма разсматриваетъ душу, какъ прямую функцію тъла. Тогда говорится, что "мысль есть движеніе вещества". Такова была знаменитая формула Молешотта.

Оба взгляда приводять въ тупые углы. Первый, потому что выясняется очевидная зависимость между актами физіологическими и психическими,—второй, потому что движеніе всетаки остается движеніемъ, а мысль мыслью.

Первое аналогично отрицанію двумърнымъ существомъ всякой физической реальности у явленій. происходящихъ внъ его плоскости. Второе аналогично попыткъ считать происходящими на плоскости явленія, происходящія надъ ней, внъ ея.

Слѣдующей ступенью является гипотеза параллельной плоскости, на которой происходять всѣ необъяснимыя явленія. Приблизительно на этомъ пунктѣ стоить наше отношеніе къ психическому въ данный моменть. Это ближе къ истинѣ, чѣмъ все другое, но еще не вполкѣ вѣрно.

Плоское существо пойметъ третье измъреніе тогда, когда оно ясно увидитъ, что то, что оно считало параллельнымъ своей плоскости, можетъ находиться на различномъ разстояніи отъ нея. Тогда у него явится идея перспективы и рельефа, и міръ приметъ для него такой же видъ, какой имъетъ для насъ.

Мы болъе правильно поймемъ отношеніе физическаго къ психическому тогда, когда уяснимъ себъ, что психическое не всегда параллельно физическому и можетъ совершенно не зависъть отъ него.

Теперь говорять обыкновенно такъ:—о точной природъ отношеній физическаго и психическаго мы ничего не знаемъ; единственно, что мы можемъ сказать и что болъе или менъе установлено- это, что каждому психическому акту, мысли или ощущенію, соотвътствуетъ актъ физіологическій, выражающійся хотя бы въ слабой вибраціи нервовъ и мозговыхъ волоконъ. Ощущеніе опредъляется какъ сознаніе измъненія въ органахъ чувствъ. Это измъненіе есть извъстное движеніе, но, какимъ образомъ, почему и гдъ движеніе превращается въ чувство и мысль, мы не знаемъ.

Возникаетъ вопросъ: не можемъ ли мы предположить, что физическое отдълено отъ психическаго пространствомъ четвертаго измъренія, т. е. что физіологическій актъ, переходя въ область четвертаго измъренія, вызываетъ тамъ эффекты, которые мы называемъ чувствомъ и мыслью.

На нашей плоскости, т. е. въ мірѣ доступныхъ нашему наблюденію вибрацій и движеній, мы не можемъ понять и опредѣлить мысль, такъ же какъ двумѣрное существо на своей плоскости не можетъ понять и опредѣлить дѣйствія рычага, или движенія пары колесъ на оси.

Въ настоящее время большимъ успъхомъ пользуются идеи Э. Маха, изложенныя главнымъ образомъ въ его книгъ "Анализъ ощущеній и отношеніе физическаго къ психическому". Махъ совершенно отрицаетъ разницу между физическимъ и психическимъ. По его мнънію самое противоположеніе физическаго психическому, весь дуализмъ нашего міропониманія, создался изъ метафизическаго представленія о "вещи въ себъ" и изъ представленія (ошибочнаго по мнънію Маха) объ иллюзорности нашего познаванія вещей. По мнѣнію Маха мы не можемъ познавать что либо неправильно. Веши представляють собой всегда именно то, чъмъ онъ намъ кажутся. Понятіе иллюзіи должно совершенно исчезнуть. Элементы ощущеній и есть физическіе элементы. То, что мы называемъ "тълами", есть только комплексы элементовъ ощущеній, свътовыхъ, звуковыхъ, ощущеній давленія и пр., —такими же комплексами ощущеній являются образы представленій. Разницы между физическимъ и психическимъ не существуетъ: какъ то, такъ и другое слагается изъ одинаковыхъ элементовъ (ощущеній). Молекулярное строеніе тълъ и атомистическую теорію Махъ принимаетъ только какъ символы, отрицая за ними всякую реальность.

Относительно идей Маха можно сказать одно, что онъ спутываютъ и безъ того спутанныя представленія нашей публики объ

основныхъ понятіяхъ философіи и науки. Изложеніе Маха отличается неясностью и неопредъленностью терминовъ. Онъ точно нарочно избъгаетъ выясненія понятій, которыми пользуется. Это дълаеть серьезное возраженіе ему очень труднымъ, почти невозможнымъ. Да такое возраженіе и не входитъ въ наши задачи. Теоріи Маха это рядъ болѣе или менѣе остроумныхъ софизмовъ. Можно пожалѣть только, что имя Маха часто употребляется рядомъ съ именемъ Авенаріуса, серьезнаго ученаго, съ которымъ Махъ не имѣетъ ничего общаго. Что касается монизма вообще, то, какъ мы уже указывали, съ философской точки зрѣнія монизмъ, т. е. теорія единства всего существующаго, неизбѣжна, но для научнаго сго обоснованія, въ смыслѣ единства физическаго и психическаго, у насъ еще нѣтъ достаточнаго матеріала. Софистика и діалектическій методъ недостатка матеріала пополнить не могутъ.

Разница между физическимъ и психическимъ не метафизична. а вполнъ реальна. Это можно видъть на простомъ примъръ. Возьмемъ яблоко, которое лежитъ передъ нами, и яблоко, съъденное вчера, которое мы только помнимъ. Представленіе о съъденномъ яблокъ у насъ настолько живо, что мы совершенно ясно видимъ его, ощущаемъ запахъ, вкусъ, тяжесть, гладкую, холодную поверхность и т. п. По теоріи Маха, два яблока ничѣмъ не отличаются одно отъ другого, оба они слагаются изъ однихъ и тъхъ же элементовъ, ощущеній, и должны быть идентичны. Между тъмъ безъ всякихъ доказательствъ ясно, что этой идентичности нътъ и быть не можеть. Разница между "яблокомъ физическимъ" и "яблокомъ психическимъ", т. е. образомъ представленія яблока, вполнъ понятна. Первое, реальное яблоко, лежащее передъ нами, можетъ дать другому человъку тъ же самыя ощущенія, которыя оно можетъ дать намъ, затъмъ оно можетъ быть сфотографировано и дать еще различныя доказательства своего объективнаго сушествованія, а главное, оно будеть оставаться неизминнымь, несмотря ни на какія усилія нашей воли. Это послъднее свойство. т. е. неизмъняемость, есть, можеть быть, главное, или, во всякомъ случаѣ, одно изъ главныхъ отличій физическаго отъ психическаго. "Психическое яблоко" никакой устойчивостью не отличается; по желанію, мы можемъ представить его себъ совсъмъ не такимъ, какимъ представляли минуту тому назадъ, можемъ заставлять его мъняться, такъ сказать, у себя на глазахъ. Никакого реальнаго, объективнаго бытія оно не имъетъ, по крайней мъръ съ физической точки зрънія, сфотографировать его нельзя, никакихъ ощущеній другимъ лицамъ оно дать не можетъ, оставаясь нашимъ субъективнымъ образомъ представленія.

Такимъ образомъ разсужденія Маха нисколько не уничтожаютъ разницы между физическимъ и психическимъ.

"Психическое", если взять его само по себъ, сильно соотвътствуетъ тому, что должно бы было быть въ четвертомъ измъреніи.

Мы вполнъ свободно можемъ сказать, что мысль движется по четвертому измъренію.

Для нея нътъ преградъ и разстояній. Она проникаетъ внутрь непроницаемыхъ предметовъ. Представляетъ себъ строеніе атомовъ, химическій составъ звъздъ, населеніе морского дна, жизнь народа, исчезнувшаго десять тысячъ лътъ тому назадъ...

Никакія стѣны, никакія физическія условія не стѣсняютъ нашей фантазіи, нашего воображенія.

Развъ не уходили въ своемъ воображеніи далеко за шлиссельбургскіе бастіоны Морозовъ и его товарищи?

Развѣ самъ Морозовъ не путешествовалъ по времени и пространству, когда, читая апокалипсисъ въ Алексѣевскомъ равелинѣ Петропавловской крѣпости, видѣлъ грозовыя тучи, несшіяся надъ островомъ Патмосомъ въ греческомъ архипелагѣ, въ пять часовъ вечера, 30-го сентября, 395 года?

Развѣ во снѣ мы не живемъ въ фантастическомъ, сказочномъ царствѣ, гдѣ все способно превращаться, гдѣ нѣтъ устойчивости физическаго міра, гдѣ одинъ человѣкъ можетъ стать другимъ, или сразу двумя, гдѣ самыя невѣроятныя вещи кажутся простыми и естественными, гдѣ событія часто идутъ въ обратномъ порядкѣ отъ конца къ началу, гдѣ мы видимъ символическія изображенія идей и настроеній, гдѣ мы разговариваемъ съ умершими, летаемъ по воздуху, пролетаемъ черезъ стѣны, тонемъ, сгораемъ, умираемъ и остаемся живы...

Сопоставляя все это, мы видимъ, что намъ нѣтъ никакой надобности считать существами четырехъ измѣреній только духовъ, появляющихся, или не появляющихся, на спиритическихъ сеансахъ. Съ очень большимъ основаніемъ мы можемъ сказать, что мы сами существа четырехъ измъреній, но обращены къ четвертому измѣренію только одной своей стороной, т. е. частью своего существа живемъ въ четвертомъ измѣреніи.

Къ такому же заключенію приводятъ насъ другимъ путемъ послѣдніе выводы нашей научной психологіи, которая, хотя и очень медленно, приходитъ чисто экспериментальнымъ путемъ къ признанію объективнаго существованія психическаго міра.

Въ самомъ дълъ, если бы у насъ не имълось никакихъ доказательствъ объективнаго, реальнаго существованія гдть то мыслей и образовъ представленія, то наши разсужденія должны были бы здъсь остановиться.

Вещи, не имъющія реальнаго существованія, не могутъ находиться нигдъ, слъдовательно не могутъ быть и въ четвертомъ измъреніи.

Поэтому, прежде чъмъ говорить о психическомъ міръ, какъ о находящемся въ четвертомъ измъреніи, мы должны установить вообще, что онъ существуетъ вполнъ реально, какъ объектъ.

Оставляя въ сторонѣ опыты фотографированія мыслей и тому подобные подозрительные эксперименты, которые скорѣе относятся къ попыткамъ истолкованія "психическаго" слишкомъ уже въ смыслѣ физическаго, исключительно на нашей физической плоскости, мы встрѣчаемся съ цѣлымъ рядомъ явленій, вполнѣ достовѣрныхъ, провѣренныхъ и доступныхъ для провѣрки, подтверждающихъ существованіе въ психическомъ мірѣ чего то, если не совсѣмъ матеріальнаго, то во всякомъ случаѣ близкаго къ матеріальному, и во всякомъ случаѣ существующаго объективно.

Прежде всего мы должны взять явленія гипнотизма, внушенія, передачи мыслей на разстояніе и другіе сходные съ этими факты, указывающіе на способность человъка дъйствовать психически на разстояніи. Всъ эти явленія изслъдованы еще очень мало, но уже теперь ясно, что они совершенно необъяснимы безъ признанія въ психикъ чего то, ускользающаго отъ нашихъ органовъ чувствъ и самыхъ тонкихъ и точныхъ аппаратовъ, но могущаго проявляться внъ нашего тъла, и даже на большомъ разстояніи отъ него.

Различныя системы психологіи различными путями приходять къ признанію необходимости объективнаго существованія многаго, что остается неуловимымъ для нашихъ чувствъ въ психическомъ мірѣ. Нельзя отрицать того, что человѣкъ иногда дъйствуеть психически на разстояніи, воспринимаетъ психически на разстояніи, или оставляетъ послѣ себя, въ томъ мѣстѣ гдѣ былъ, или въ вещахъ, съ которыми соприкасался, что то невидимое, невѣсомое и неизмѣримое, но тѣмъ не менѣе производящее извѣстные эффекты на психику другого человѣка.

Наша научная, оффиціальная психологія стремится насколько возможно замалчивать подобные факты, какъ нарушающіе систему. Пріемъ этотъ очень характеренъ для догматическаго позитивизма. Но всетаки окончательно отрицать эти факты невозможно, и из-

въстная въроятность ихъ признается и наукой. Тогда въ объясненіе ихъ выдвигается теорія психическихъ лучей, волнообразныхъ движеній той же самой среды, которая передаетъ свътовыя, электрическія и другія колебанія. При этомъ предполагается, что эти волнообразныя движенія возбуждаются вибраціями мозговыхъ волоконъ и нервовъ.

Теорія эта очень соблазнительна, такъ какъ она какъ будто устанавливаетъ и подтверждаетъ единство физическаго и психическаго, различающихся по этой теоріи только быстротой и ритмомъ колебаній. Но противъ этой теоріи являются прежде всего ть же самыя возраженія, которыя уже были указаны нами по поводу теоріи единства механическихъ, жизненныхъ и психическихъ процессовъ. Именно, теоретически для общефилософскаго взгляда это единство несомнънно, но природы его мы не знаемъ, и устанавливать его, приравнивая психическое къ физическому, не имъемъ строго научныхъ основаній. Въ самомъ дълъ, мы только тогда имъли бы право говорить, что психическія колебанія тождественны, скажемъ, со свътовыми, если бы мы могли унавливать психическія колебанія физическими способами, если бы они отражались отъ физическихъ предметовъ. Но мы не можемъ, и поэтому у насъ нътъ никакихъ данныхъ утверждать, что и тъ и другія—колебанія одной и той же среды. Наобороть, недоступность нашимъ органамъ чувствъ и аппаратамъ психическихъ колебаній (такъ же какъ колебаній жизненныхъ) заставляеть насъ предположить, что они идуть вт какой то другой средь, и проходять черезъ физическіе предметы, не задъвая ихъ и не отражаясь въ нихъ.

Къ этому же предположенію о возможности существованія неизвъстной среды, гдъ идутъ психическія колебанія, приводятъ другія соображенія. Гипотеза мозговыхъ лучей, волнообразныхъ психическихъ колебаній, объясняетъ не все. Именно, она объясняетъ передачу мыслей на разстояніе, воспріятіе ихъ на разстояніи и психическое воздъйствіе на разстояніи, но не объясняетъ передачу мыслей на разстояніе времени, воспріятіе ихъ черезъ извъстное время и психическое дъйствіе по прошествіи извъстнаго времени. Между тъмъ существуютъ свидътельства, что подобные факты возможны и существуютъ. Для объясненія ихъ нужна другая гипотеза, именно гипотеза психическихъ выдъленій, эманацій, не расходящихся въ разныя стороны волнами, а сохраняющихся нъкоторое, можетъ быть долгое, время въ такомъ видъ, въ какомъ онъ вышли изъ психическаго центра. Психическія

волны, или лучи могуть дъйствовать только немедленно, въ самый моментъ мозговыхъ вибрацій. Ясно, почему это такъ должно быть,— "волны" не могутъ сохраняться неподвижными. При томъ скорость ихъ прохожденія по ихъ средъ должна быть даже выше скорости свътовыхъ, или электрическихъ вибрацій. Ихъ дъйствіе аналогично дъйствію звуковыхъ волнъ. Прекращаются звуковыя вибраціи. прекращаются звуки. Но въ мір'в психическихъ явленій, какъ уже было сказано, далеко не все аналогично звукамъ. Если возможна передача мыслей и психическое воздъйствіе на разстояніе времени, то нужно предположить, что въ такихъ случаяхъ психическій аппаратъ не только приводитъ въ колебаніе эфирную среду, но выдъляетъ что то, неизмъняющееся отъ времени, не расходящееся волнами, если не матеріальное, то очень близкое къ матеріальному по своимъ свойствамъ, нѣчто похожее на газообразныя выдъленія, производимыя пахучими веществами. Эти выдъленія могутъ пропитывать другіе предметы, сообщать имъ свойства тѣла, выдълившаго газообразную эманацію, сохраняться долгое время, не теряя своихъ качествъ. Всъми этими свойствами обладають повидимому психическія эманаціи.

Такимъ образомъ есть двѣ попытки объясненія объективнаго существованія психическихъ явленій.

*Теорія волнообразныхъ движеній*, возбуждаемыхъ мозговыми вибраціями, и *теорія психическихъ эманацій*.

Первая изъ нихъ болѣе охотно допускается нашей психологіей, вторая считается менѣе "научной". Въ дѣйствительности одна не только не противорѣчитъ другой, но наоборотъ, обѣ теоріи взаимно дополняютъ другъ друга.

И разъ мы допустимъ возможность психическихъ воздъйствій и воспріятій на разстояніи и черезъ промежутки времени, то мы должны допустить объ теоріи одновременно, прибавивъ къ нимъ еще то, что и колебанія, и эманаціи, должны итти въ неизвъстной намъ средъ, отличной отъ той среды, въ которой идутъ свътовыя, электрическія и другія колебанія.

### Глава IX.

Опыты д-ра Котика. Чтеніе письма въ запечатанномъ конвертѣ. Психофизическая эманація. Четвертое измѣреніе внутри тѣлъ н внутри атмосферы. Необходимость доказать объективное существованіе психическаго. Недостаточность имѣющагося матеріала. Направленіе, по которому должны итти дальнѣйшія работы. Можно ли назвать наукой современную психологію? Гипотеза души. какъ невидимаго организма внутри видимаго.

Для иллюстраціи высказанных соображеній, можно привести работы д-ра Котика, непосредственно связанныя съ гипотезой мысленных эманацій.

Производившій наблюденія надъ "чтеніемъ мыслей" и надъ "передачей мыслей", д-ръ Котикъ \*) столкнулся съ однимъ случаемъ психическаго медіумизма. Лицо, считавшееся "медіумомъ", молодая дъвица, по наблюденіямъ д-ра Котика, обладала способностью къ чтенію мыслей лицъ присутствовавшихъ на сеансахъ и къ безсознательному писанію (при помощи алфавита и планшетки) того, что такимъ образомъ было прочитано. Этой способностью и ограничивался весь ея "медіумизмъ". Начавъ съ этой дъвицей рядъ опытовъ, д-ръ Котикъ открылъ у нея еще болѣе странныя способности. Именно, она могла читать письма въ запечатанныхъ конвертахъ, при чемъ читала не слова письма, а его мысли, внутреннее содержаніе. Затъмъ, въ ея изложеніи содержанія письма проскальзывали иногда странныя вещи, не написанныя въ письмъ. Д-ру Котику удалось установить, что это были мысли, случайно пробъжавшія въ умъ лица, писавшаго письмо, и какимъ то образомъ, очевидно, зацъпившіяся за письмо. Невольно выводилось заключеніе, что всв мысли лица, писавшаго письмо, сохранились въ письмъ, и невидныя и неощутимыя для насъ, понятны и удобочитаемы для субъекта, обладающаго какой то особой способностью. Д-ръ Котикъ попробовалъ измънить опыты. Наканунъ онъ давалъ какому-нибудь знакомому открытку съ видомъ и просилъ, смотря на чистый листокъ бумаги, представлять себъ на немъ содержаніе открытки.--На другой день онъ давалъ, "продуманный такимъ образомъ, листокъ бумаги "медіуму", который при помощи автоматическаго письма, болъе или менъе приблизительно, передавалъ содержаніе открытки.

Послъ ряда опытовъ такого рода, д-ръ Котикъ пришелъ къ заключенію, что мысль можно прочитать, благодаря существованію особой психофизической эманаціи, выдъляемой при мышленіи.

<sup>\*)</sup> Непосредственная передача мыслей. Д-ръ Котикъ. Москва. 1908.

Онъ заключиль, что мысль непосредственно фиксируется на бумагъ и можеть быть воспринята оттуда другимъ лицомъ, что психическая энергія, выдъляющаяся при мышленіи, можетъ переходить въ бумагу, сохраняться въ ней, переноситься въ другое мъсто и, переходя къ другому лицу, вызывать въ мозгу послъдняго соотвътствующія представленія. Мысль какъ будто пропитываетъ бумагу.

Въ концѣ своей книги д-ръ Котикъ рисуетъ интересную картину психической жизни человѣчества, съ точки зрѣнія этой теоріи. Онъ говоритъ, что въ населенныхъ центрахъ, и вообще въ мѣстахъ большого скопленія людей, психическая эманація, выдѣляемая въ огромномъ количествѣ, пропитываетъ собой всякую вещь и насыщаетъ весь воздухъ. Въ этой психофизической эманаціи онъ видитъ объясненіе "идей, носящихся въ воздухѣ" и "психической заразы", играющей такую большую роль въ массовыхъ движеніяхъ, и многаго другого въ нашей жизни.

Опыты д-ра Котика какъ будто устанавливають реальное, объективное существованіе мыслей. Къ сожальнію ихъ нельзя признать рашающими. Этому машаеть ихъ исключительность, затамъ очень большая приблизительность многихъ отвътовъ, замътная искусственность выраженій, противор вчивость н вкоторых в опытов в и многое другое. Драгоцънны были бы другіе опыты въ такомъ же направленіи, такъ какъ направленіе взято совершенно върно. Держась этого направленія, изслівдователь должень притти, или къ категорическому отрицанію всего сверхчувственнаго, или къ нахожденію точныхъ, экспериментальныхъ доказательствъ объективности психическаго міра. Въ интересахъ безпристрастнаго и всесторонняго разсмотрънія фактовъ, нужно отмътить еще, что гипотеза психической эманаціи не непремфино вытекаетъ изъ опытовъ д-ра Котика. Вст произведенные имъ опыты можно объяснить теоріей волнообразныхъ движеній, возбуждаемыхъ вибраціями мозговыхъ волоконъ. Останавливаясь на этой теоріи, мы должны предположить, что "психическіе лучи" производять какое то незамѣтное для насъ дъйствіе на наши физическіе предметы, дъйствіе аналогичное дъйствію солнечныхъ лучей на чувствительную пластинку. Или, говоря иначе, мы должны предположить, что въ нашей матеріи, вообще не чувствительной для психическихъ лучей, есть что то ускользающее от наших наблюденій, неощутимое, недоступное нашимъ органамъ чувствъ, но поддающееся вліянію этихъ лучей, впитывающее ихъ, фотографирующее психическія картины. Такимъ образомъ въ обоихъ случаяхъ, объясняя факты передачи мыслей или психической эманаціей, или психическими лучами, мы должны признать существованіе чего то неизмпримаго въ предметахъ трехмърнаго пространства.

Вопросъ объ объективномъ существованіи психическаго міра остается открытымъ. Хотя, какъ мы видимъ, существуетъ не мало доводовъ въ пользу признанія этой объективности. Нужно еще очень много работы въ данномъ направленіи, чтобы явилась возможность говорить что нибудь опредъленно. Но уже теперь откинуть совершенно всъ гипотезы объективнаго существованія психическаго можно, только игнорируя порядочные ряды накопившихся фактовъ.

Въ настоящее время существуеть очень сильное стремленіе основать науку объективную психологію. Это стремленіе прежде всего вытекаетъ изъ сознанія того, что существующая у насъ психологія, строго говоря, не можетъ быть названа наукой. Психологія опредъляетъ сама себя только по субъективнымъ признакамъ, не знаетъ предмета, съ которымъ имфетъ дело. Это рядъ, или ряды наблюденій, основанныхъ главнымъ образомъ на самонаблюденіи и связанныхъ въ нъсколько отдъльныхъ группъ, какъ-теорія познанія, ученіе объ эмоціяхъ, психофизика и т. д.—не имъющихъ точно установленной связи другъ съ другомъ и съ другими областями нашего знанія. По отношенію къ наукт о душт мы находимся въ такомъ же положеніи, какъ древніе народы по отношеніи къ астрономіи, когда они представляли себъ землю плоской, а солнце, луну и звъзды прикръпленными на небъ. Психологія только тогда станетъ наукой, когда мы точно будемъ знать, съ чѣмъ мы имъемъ дъло, изучая психическія явленія, когда мы будемъ знать, что представляють собой эти явленія, когда наши знанія въ области психологіи перестануть зависъть отъ самонаблюденія. Это все станетъ возможнымъ тогда, когда будетъ окончательно доказано объективное существованіе психическаго міра, выяснены формы объективнаго существованія психическихъ явленій и найдены способы ихъ изслъдованія помимо самонаблюденія.

Такова задача, стоящая въ настоящее время передъ научной психологіей. Разръшеніе ея неразрывно связано съ разръшеніемъ вопроса объ объективномъ существованіи мыслей.

Когда же это будеть достигнуто, когда вышеуказаннымъ методомъ будеть доказано реальное существованіе мыслей, то мы увидимъ, что мысли дъйствительно отвъчають всъмъ требованіямъ, которыя мы можемъ предъявить къ тълу четырехъ измъреній, соотвътствують всъмъ условіямъ существованія въ пространствъвысшаго измъренія.

И тогда слъдующимъ вопросомъ будетъ: -- гдъ находятся эти тъла четырехъ измъреній по отношенію къ нашему трехмърному пространству?

Если мы примемъ гипотезу психофизической эманаціи. пропитывающей всѣ наши предметы, и насъ самихъ, и нашу атмосферу, то мы должны будемъ заключить, что пространство четвертаго измѣренія лежитъ не рядомъ съ нашимъ пространствомъ по неизвѣстному направленію, а внутри его, внутри всѣхъ извѣстныхъ намъ физическихъ тѣлъ, внутри насъ самихъ, внутри нашей атмосферы.

Мы увидимъ тогда, что четвертое измъреніе нужно искать внутри матеріи, гдъ среди мельчайшихъ физическихъ частицъ витаютъ неосязаемыя тъла, мысли.

Наше представленіе о человъкъ должно будетъ сильно измѣниться тогда. Мы уже раньше пришли къ заключенію, что въ человъкъ неизмѣримаго, можетъ быть, больше чѣмъ измѣримаго. Но мы не могли опредѣлить, гдѣ лежитъ это неизмѣримое. Теперь мы должны будемъ признать, что конусъ неизвѣстнаго, о которомъ мы говорили, идетъ не въ сторону отъ извѣстнаго намъ основанія, которое представляетъ собой физическое тѣло, а лежитъ внутри его, проникая его мельчайшія частицы.

Гипотеза психической эманаціи, психической матеріи, открываеть передъ нами совершенно неожиданныя перспективы.

Хинтонъ, въ одной изъ своихъ книгъ, приходитъ къ очень интереснымъ заключеніямъ; онъ пишетъ:

Старая гипотеза о душъ, какъ о невидимомъ организмъ внутри видимаго, кажется мнъ болъе раціональной, чъмъ попытка объяснить жизнь какъ форму движенія. И когда мы подумаемъ объобласти безконечно малыхъ, въ которой происходить движеніе по четвертому измъренію, трудность представить себъ такой организмъ рядомъ съ тъломъ исчезаетъ.

### Глава Х.

Движеніе по четвертому измѣрснію. Какой изъ извѣстныхъ намъ видовъ движенія подходить къ условіямъ движенія по четвертому измѣренію? Молекулярное движеніе. Расширеніе и сокращеніе, какъ движеніе по четвертому измѣренію. Движеніе отъ центра по радіусамъ. Кубъ трехъ измѣреній и кубъ четырехъ измѣреній. Реальное и воображаємое тѣло. Плотность тѣла, какъ мѣрило его относительнаго протяженія по четвертому измѣренію. Ошибка Хинтона.

Посмотримъ теперь, можетъ ли опредъленіе четвертаго измъренія, какъ лежащаго внутри тълъ, отвъчать тъмъ свойствамъ тъла четырехъ измъреній. которыя были выведены на основаніи чисто математическихъ разсужденій.

Мы остановились въ нашихъ геометрическихъ соображеніяхъ на томъ, что тессарактъ, т. е.  $a^4$ , можетъ быть полученъ движеніемъ куба въ пространствѣ, при чемъ должны двигаться всѣ точки куба.

Слѣдовательно, если мы предположимъ, что отъ каждой точки куба идетъ линія, по которой должно итти это движеніе, то комбинація этихъ линій составитъ проэкцію тѣла четырехъ измѣреній. Это тѣло, т. е. тессарактъ, какъ мы нашли, мы можемъ разсматривать какъ безконечное число кубовъ.

Посмотримъ теперь, неизвъстны ли намъ примъры такого движенія, при которомъ двигались бы всъ точки даннаго куба.

Разумъется такимъ движеніемъ мы не можемъ считать простое перемъщеніе тъла.

Молекулярное движеніе, т. е. движеніе мельчайшихъ частицъ матеріи, усиливающееся при нагръваніи и ослабъвающее при охлажденіи, казалось бы самымъ подходящимъ примъромъ движенія по четвертому измъренію, такъ какъ нами уже было установлено, что четвертое измъреніе нужно искать именно въ безконечно малыхъ.

Въ статъв подъ заглавіемъ "Можно ли надвяться увидвть молекулы" \*), проф. Д. А. Гольдгаммеръ говоритъ, что, согласно современнымъ воззрвніямъ, молекулы суть твльца съ линейными разрвзами, лежащими между одной милліонной и одной десятимилліонной долей милиметра. Вычислено, что въ одной милліардной долв кубическаго милиметра, т. е. въ одномъ микронв, при температуръ О°С и обычномъ давленіи, будетъ находиться около 30 милліоновъ молекулъ кислорода. Молекулы движутся очень

<sup>\*) &</sup>quot;Научное Слово", февраль 1903 года.

быстро; такъ большинство молекулъ кислорода при нормальныхъ условіяхъ имѣетъ скорость около 450 метровъ въ секунду. Молекулы не разлетаются мгновенно во всѣ стороны, несмотря на такія большія скорости, только потому, что онѣ чрезвычайно часто сталкиваются другъ съ другомъ и мѣняютъ отъ этого направленіе движенія. Благодаря этому, путь молекулы имѣетъ видъ очень запутаннаго зигзага—и она въ сущности топчется, такъ сказать, на одномъ мѣстѣ.

Но мы не можемъ взять молекулярное движеніе примъромъ движенія по четвертому измъренію, такъ какъ оно не доступно нашему наблюденію со стороны геометріи. Мы должны найти такое движеніе, при которомъ данное тъло дъйствительно двигалось бы въ пространствъ.

Разсматривая всъ извъстные намъ виды движенія, мы должны признать, что наиболъе подходящимъ къ поставленнымъ условіямъ является расширеніе и сокращеніе тыль.

Такое заключеніе мы можемъ основывать на слѣдующемъ.

Прежде всего, что такое расширеніе и сокращеніе?

Расширеніе—это есть уменьшеніе плотности тъла; сокращеніе—увеличеніе плотности.

Что такое плотность?

По опредъленію физики плотностью называется относительное количество матеріи, заключающееся въ данномъ объемъ.

Въ кубическомъ футъ плотнаго газа больше матеріи, чъмъ въ кубическомъ футъ разръженнаго газа.

Какимъ образомъ это можетъ быть?—Куда исчезла эта матерія?

Мы знаемъ, что количество матеріи постоянно. Слѣдовательно исчезнуть она не могла. Мы говоримъ, что она расширилась.

То количество газа, которое раньше занимало 1 куб. фут., теперь занимаетъ 10 футовъ.

Расширеніе это состоить въ томъ, что молекулы даннаго газа, движущіяся съ огромной скоростью, на крошечномъ пространствъ, отдалились одна отъ другой.

Разстояніе между ними увеличилось.

При расширеніи жидкости и твердаго твла несомнвино происходить то же самое,—молекулы отдаляются одна оть другой. При сокращеніи, и твердаго твла, и жидкости, и газа, разстояніе между молекулами уменьшается.

Мы нашли *нъкоторое пространство* и *нъкоторыя разстоянія*, недоступныя для нашего изм'ъренія.

Не лежить-ли это пространство въ четвертомъ измѣреніи? Мы знаемъ, что при движеніи по этому пространству двигаются всѣ точки даннаго геометрическаго тѣла, т. е. всѣ молекулы даннаго физическаго тѣла.

Фигура, полученная отъ движенія въ пространствѣ куба, при расширеніи и сокращеніи будетъ для насъ имѣть видъ куба и мы можемъ представить ее себѣ въ видѣ безконечнаго числа кубовъ.

Можемъ-ли мы предположить, что комбинація линій, проведенныхъ отъ всѣхъ точекъ куба, какъ на поверхности, такъ и внутри, тѣхъ линій, по которымъ точки отдаляются одна отъ другой и приближаются одна къ другой, составитъ проэкцію тѣла четырехъ измѣреній?

Что же это за линіи и что это за направленіе?

Эти линіи соединяютъ всѣ точки даннаго тѣла съ его центромъ.—Слѣдовательно направленіе найденнаго движенія— от центра по радіусамъ.

При самомъ строгомъ изслѣдованіи найденнаго измѣренія (т. е. измѣренія разстоянія всѣхъ точекъ даннаго тѣла, въ данный моментъ, отъ его центра по радіусамъ) мы невольно заключаемъ, что оно обладаетъ всѣми свойствами, какими должно обладать четвертое измѣреніе.

Прежде всего оно лежитъ *внутри тълъ*—внутри матеріи, среди ея мельчайшихъ частицъ молекулъ, гдѣ, какъ мы выводили, и должно, въроятно, лежать четвертое измърсніе.

Разстояніе между молекулами мы видѣть не можемъ. Въ твердыхъ тѣлахъ, жидкостяхъ и газахъ потому, что оно крайне мало,—въ сильно разрѣженной матеріи, напр. въ Круксовыхъ трубкахъ, гдѣ это разстояніе вѣроятно увеличивается до ощутимыхъ нами, или нашими аппаратами, размѣровъ, мы не можемъ его видѣть потому, что самыя частицы молекулы, между которыми лежитъ, какъ мы предполагаемъ, пространство четвертаго измѣренія, слишкомъ малы и недоступны нашему наблюденію.—Профессоръ Гольдгаммеръ въ своей статьѣ говоритъ, что при извѣстныхъ условіяхъ молекулы можно бы было сфотографировать, если бы ихъ можно было сдѣлать свътящимися. При ослабленіи давленія въ Круксовой трубкѣ до одной милліонной доли атмосферы, въ одномъ микронѣ будетъ только 30 молекулъ кислорода. Если бы онѣ свѣтились, ихъ можно бы было сфотографировать и потомъ увеличить на экранѣ.

Затъмъ всъ тъла непремънно должны обладать молекулами, а слъдовательно имъть нъкоторое, хотя бы очень малое, измъреніе междумолекульнаго пространства.—Иначе, безъ этого, мы не можемъ представить себъ реальнаго тъла и можемъ представить только воображаемыя геометрическія тъла. Реальное тъло, реальное вещество, состоитъ изъ молекулъ и обладаетъ извъстнымъ протяженіемъ. т. е. нъкоторымъ междумолекульнымъ пространствомъ.

Такимъ образомъ разница между кубомъ трехъ измѣреній  $a^3$  и кубомъ четырехъ измѣреній  $a^4$  будетъ заключаться въ томъ, что кубъ четырехъ измѣреній обладаетъ матеріей, т. е. состоитъ изъ молекулъ, въ разстояніи между которыми и лежитъ четвертое измѣреніе.—Кубъ же трехъ измѣреній матеріей не обладаетъ и является, дѣйствительно, только проэкціей четырехмѣрнаго тѣла въ трехмѣрномъ пространствѣ.

Двигаясь по четвертому измъренію, т. е. расширяясь или сокращаясь, кубъ или шаръ все время остаются для насъ кубомъ или шаромъ, измъняясь только въ размъръ.

И Хинтонъ совершенно справедливо замѣчаетъ, что прохожденіе черезъ наше пространство куба высшаго измѣренія представлялось бы намъ измѣненіемъ свойствъ матеріи куба, лежащаго передъ нами. Онъ говоритъ еще, что идея четвертаго измѣренія должна бы была возникнуть при наблюденіи серіи прогрессивно увеличивающихся, или уменьшающихся, шаровъ, или кубовъ. Въ послѣднемъ онъ стоитъ уже совсѣмъ близко къ правильному опредѣленію движенія по четвертому измѣренію и не можетъ сдѣлать этого опредѣленія только потому, что забываетъ сказать, что прогрессивно увеличивающісся или уменьшающіеся шары, или кубы, должны быть концентричными.

Если мы представимъ себъ ихъ, проходящими передъ нами въ пространствъ одинъ за другимъ, то они никогда не дадутъ намъ идеи движенія по четвертому измъренію, которое есть движеніе отъ центра по радіусамъ.

Ближе всего Хинтонъ подходитъ къ правильному опредъленію четвертаго измъренія, говоря, что плотность тъла является мъриломъ его относительнаго протяженія въ четвертомъ измъреніи.

Хинтонъ разсматриваетъ распространеніе газа въ пространствъ и воды на плоскести и находитъ эти два рода явленій аналогичными. Распространеніе газа въ пространствъ, по его мнънію, можно разсматривать, какъ движеніе по четвертому измъренію, при чемъ газъ двигается, притягиваемый какимъ-то непонятнымъ намъ центромъ. При этомъ, какъ вода, распространяясь по плоскости, т. е. въ двухъ измъреніяхъ, теряетъ въ третьемъ (такъ какъ толщина слоя воды уменьшается при распространеніи на плоскости), такъ газъ, распространяясь по тремъ направленіямъ, теряетъ въ четвертомъ.

Аналогія, взятая Хинтономъ, неправильна и выводъ его, благодаря этому, тоже неправиленъ, такъ какъ, если брать плотность тъла мъриломъ его протяженія въ четвертомъ измъреніи, то плотность будеть обратно пропорціональна этому протяженію. Хинтонъ считаетъ, что плотность прямо пропорціональна протяженію въ четвертомъ измъреніи, т. е. чъмъ больше плотность, тъмъ больше протяжение въ четвертомъ измърении и чъмъ меньше плотность, тъмъ меньше это протяжение и въ этомъ какъ разъ онъ дълаетъ ошибку, испортившую результаты его очень интересныхъ разсужденій. Аналогія между распространеніемъ воды на плоскости и газа въ пространствъ-невозможна. Это явленія совершенно различныхъ порядковъ. Затъмъ непонятно, какъ газъ, двигаясь самъ по четвертому измъренію, теряеть въ четвертомъ измъреніи. Если сравнивать съ чъмъ нибудь распространение газа въ пространствъ, то его нужно сравнивать съ расширеніемъ жидкости или твердаго тъла, такъ какъ распространение газа въ пространствъ есть именно его расширеніе, -а расширеніе газа, жидкости, или твердаго тъла ничъмъ по существу не отличается одно отъ другого.

Замъчаніе Хинтона о томъ, что нельзя провести точной демаркаціонной линіи между жидкостью и газомъ, совершенно справедливо, но его необходимо расширить и сказать, что вообще нельзя провести демаркаціонной линіи между различными состояніями матеріи. Твердое тъло, жидкость, газъ переходять одно въ другое безъ такого момента, когда можно сказать, что перемъна совершилась.

Почему это такъ—вполнѣ понятно. Различныя состоянія матеріи зависять оть различнаго состоянія молекуль, оть ихъ взаимнаго отношенія, отъ большей или меньшей сцюпленности между собой, по всей вѣроятности отъ быстроты молекулярнаго движенія. Нагрѣваніе или охлажденіе усиливаеть или ослабляеть ихъ сцѣпленіе. Получаются три извѣстныя намъ состоянія матеріи. Твердое тыло, въ которомъ молекулы плотно держатся одна около другой силой взаимнаго протяженія. Жидкость, въ которой молекулы не связаны. И газъ, въ которомъ молекулы взаимно отталкиваются другъ отъ друга.

Заключеніе Хинтона, о томъ, что газъ, распространяясь въ трехъ направленіяхъ, теряетъ въ четвертомъ, совершенно неправильно.

Намъ прекрасно извъстно, *что* и въ чемъ теряетъ газъ, а такъ же жидкость и твердое тъло; расширяясь,—распространяясь въ пространствъ—*они теряютъ въ плотности*.

Если при расширеніи тъло двигается то четвертому измъренію, то плотность тъла *обратно пропорціональна* его протяженію въ четвертомъ измъреніи.

Говоря о расширеніи газа, какъ о движеніи по четвертому измѣренію, Хинтонъ пытается найти реальное подтвержденіе существованія направленія, лежащаго вню нашего пониманія, и объясняетъ движеніе газа въ пространствѣ при расширеніи притяженіемъ какого-то центра, лежащаго въ области непостижимаго для насъ четвертаго измѣренія.

Это объяснение совершенно фантастично.

Мы прекрасно знаемъ, что расширеніе, какъ газовъ, такъ жидкостей и твердыхъ тѣлъ, происходитъ не вслѣдствіе притяженія "центра, лежащаго внѣ нашего пространства", а вслѣдствіе измѣненія въ состояніи сцѣпленности молекулъ, вслѣдствіе измѣненія во взаимномъ притяженіи молекулъ.

Никакого таинственнаго центра притяженія для объясненія феноменовъ расширенія не нужно, такъ какъ причины расширенія и сокращенія тѣлъ лежатъ не извнѣ его, а въ немъ самомъ,— дъйствительно въ области четвертаго измъренія, внутри тѣла, между его молекулами.

Хинтонъ сдълалъ ощибку, имъвшую роковое значеніе для всъхъ его заключеній. Онъ взялъ примъромъ движенія по четвертому измъренію—расширеніе. Если бы онъ взялъ обратное движеніе—сокращеніе и сказалъ бы, что оно происходитъ вслъдствіе взаимнаго притяженія частицъ тъла, силой, находящейся въ области четвертаго измъренія, то онъ былъ бы совершенно правъ и его выводы совпали бы съ нашими.

### Глава XI.

Законы движенія отъ центра и къ центру по радіусамъ. Эффекты такого движенія въ живомъ мірѣ. Законы симметріи. Симметричное строеніе растеній и животныхъ, какъ результатъ движенія по четвертому измѣренію. Формы живыхъ организмовъ. Фигуры снѣжинокъ и рисунки мороза на стеклѣ, какъ чертежи четвертаго измѣренія.

Хинтонъ, вообще, такъ близко стоитъ къ правильному рѣшенію вопроса о четвертомъ измѣреніи, что иногда онъ угадываетъ его значеніе въ примѣненіи къ различнымъ сторонамъ нашего знанія, даже не будучи въ состояніи точно опредѣлить это значеніе. Такъ онъ говоритъ, что симметрію строенія живыхъ организмовъ можно объяснить только движеніемъ ихъ частицъ по четвертому измъренію.

Всъмъ извъстенъ, говоритъ Хинтонъ, способъ полученія на бумагъ изображеній, похожихъ на живыхъ насъкомыхъ. На бумагу капаютъ чернилъ и складываютъ ее пополамъ. Получается очень сложная симметричная фигура, похожая на фантастическое насъкомое. Если бы цълый рядъ такихъ изображеній увидълъ человъкъ, совершенно незнакомый со способомъ ихъ приготовленія, то онъ, соображая чисто логически, долженъ бы былъ притти къ заключенію, что они получены путемъ складыванія бумаги, т. е. что ихъ симметрично расположенныя точки, соприкасались. Точно такъ же и мы, разсматривая и изучая формы строенія живыхъ организмовъ, очень сильно напоминающія фигуры на бумагь, полученныя описаннымъ способомъ, можемъ заключить, что эти симметричныя формы насъкомыхъ, листьевъ, птицъ и другихъ животныхъ создаются процессомъ, аналогичнымъ складыванію. И мы можемъ объяснить это симметричное строеніе живыхъ тълъ, если не складываніемъ пополамъ въ четвертомъ измѣреніи, то во всякомъ случат расположеніемъ мельчайшихъ частицъ, изъ которыхъ строятся эти тъла, такимо же образомо како при складываніи.

Хинтонъ совершенно правъ въ этомъ случаѣ. Въ природѣ существуетъ очень любопытный феноменъ, дающій намъ совершенно правильные чертежи четвертаго измѣренія. Нужно только умѣть читать эти чертежи. Они видны въ фантастически разнообразныхъ, но всегда симметричныхъ, фигурахъ снѣжинокъ, затѣмъ въ рисункахъ цвѣтовъ, звѣздъ, папоротниковъ и кружевъ, которые морозъ дѣлаетъ на стеклахъ. Капельки воды, осаждаясь изъ воздуха на холодное стекло, или уже на ледъ, немедленно

начинають замерзать и расширяться, оставляя въ видѣ причудливыхь рисунковъ слѣды своего движенія по четвертому измѣренію. Рисунки мороза на стеклахъ, а также рисунки снѣжинокъ—это фигуры четвертаго измѣренія, тѣ таинственныя а⁴, число линій и точекъ въ которыхъ пытается вычислить Хинтонъ. Воображаемое въ геометріи движеніе низшей фигуры для полученія высшей осуществляется здѣсь на дѣлѣ, и полученная фигура дѣйствительно является слѣдомъ отъ движенія, благодаря тому что морозъ сохраняетъ всѣ моменты расширенія замерзающихъ капелекъ воды.

Такимъ образомъ, разсматривая данную проблему со стороны геометріи и физики, мы приходимъ къ тому же самому заключенію, какъ и со стороны психо-физики, т. е., что четвертое измъреніе должно лежать внутри тълъ, среди мельчайшихъ частицъ матеріи.

Законы движенія молекулъ при расширеніи и сокращеніи тѣлъ (отъ центра по радіусамъ), т. е. законы движенія по четвертому измѣренію дѣйствительно разрѣшаютъ проблему симметріи строенія живыхъ тѣлъ, остававшуюся до настоящаго времени совершенно необъяснимой.

Законы эти могутъ быть выведены довольно точно.

Возьмемъ такой же кубъ, состоящій изъ двадцати семи меньшихъ кубовъ, какимъ пользуется Хинтонъ въ его разсужденіяхъ, и будемъ мысленно представлять себъ, что этотъ кубъ расширяется и сокращается. При расширеніи, 26 кубовъ, лежащіе кругомъ одного центральнаго, будутъ отходить отъ него, и при сокращеніи опять приближаться къ нему. Для удобства разсужденія и для большаго сходства нашего куба съ тѣломъ, состоящимъ изъ молекулъ, предположимъ, что кубы измъреній не имъютъ, что это просто точки. Иначе говоря, возьмемъ только центры двадцати семи кубовъ и мысленно соединимъ ихъ линіями какъ съ центромъ, такъ и между собой. Эти двадцать семь точекъ, соединенныхъ линіями, представять собой одну изъ простъйщихъ фигуръ четырехъ измъреній, схематическое изображеніе тъла, состоящаго изъ 27 молекулъ и имъющаго кубическую форму. Это и есть фигура  $a^{\pm}$ . Для насъ она будеть оставаться кубомъ, но разстояніе между ея точками можетъ мізняться. Предположимъ, что это разстояніе увеличилось вдвое. Каждая точка отстоитъ отъ другой вдвое дальше, чъмъ прежде. Какимъ образомъ это произошло? Какъ двигались точки?

Представляя себъ расширеніе куба, состоящаго изъ двадцати семи кубовъ, мы можемъ сказать, что каждый изъ этихъ ку-

бовъ, для того чтобы не столкнуться съ другимъ и не помѣшать его движенію, долженъ двигаться, удаляясь отъ центра, т. е. по линіи, соединяющей его центръ съ центромъ центральнаго куба.

Это первое правило движенія по четвертому изм'єренію.

При расширеніи и сокращеніи молекулы двигаются по линіямь, соединяющимь ихь сь центромь.

Дальше мы видимъ въ нашемъ кубѣ, что линіи. соединяющія 26 точекъ съ центромъ, не всѣ равны. Линіи, идущія къ центру отъ точекъ, лежащихъ въ углахъ большого куба, т. е. отъ центровъ угловыхъ кубовъ, длиннѣе линій, соединяющихъ съ центромъ точки, лежащія въ центрахъ шести квадратовъ, представляющихъ собой поверхности куба.

Если мы предположимъ, что междумолекульное пространство удваивается, то слъдовательно увеличиваются въ одно время вдвое всъ линіи, соединяющія 26 точекъ съ центромъ. Линіи эти не равны, слъдовательно молекулы движутся не съ равной быстротой, однъ тише, другія скоръе, при этомъ лежащія дальше отъ центра движутся быстръе, лежащія ближе къ центру—медленнъе.

Выводимъ второе правило:

Скорость движенія молекуль при расширеніи и сокращеніи тъла пропорціональна длинъ линіи, соединяющей эту молекулу съ центромъ.

Наблюдая расширеніе куба, мы видимъ, что разстояніе между всѣми 27 кубами увеличилось пропорціонально существовавшему.

Если мы назовемъ линіями a линіи, соединяющія 26 точекъ съ центромъ, и линіями b линіи, соединяющія 26 точекъ между собой, то построивъ нѣсколько треугольниковъ внутри расширяющагося и сокращающагося куба, мы увидимъ, что линіи b увеличиваются пропорціонально увеличенію линіи a.

Изъ этого выводимъ третье правило:

Разстояніе между молекулами при расширеніи увеличивается пропорціонально увеличенію ихъ разстоянію отъ центра

Т. е. слъдовательно точки, находившіяся на равномъ разстояніи отъ центра, останутся на равномъ разстояніи отъ него, и двъ точки, находившіяся на равномъ разстояніи отъ третьей, останутся на равномъ разстояніи отъ нея.

При этомъ, если смотръть на движеніе не со стороны центра, а со стороны какой нибудь изъ точекъ, то будетъ казаться, что эта точка и есть центръ, отъ котораго идетъ расширеніе,—будетъ казаться, что всъ другія точки отдаляются или прибли-

жаются къ ней, сохраняя прежнее отношение къ ней и между собой, а она сама останется неподвижной.

На послѣднемъ правилѣ основаны законы симметріи въ строеніи живыхъ организмовъ. Не вдаваясь въ детали того, какъ совершается ростъ живыхъ организмовъ. мы съ полной увѣренностью можемъ сказать, что постепенное расширеніе играетъ видную роль при ростѣ. Ростъ идетъ по тому же направленію, по тѣмъ же линіямъ, какъ и расширеніе. Поэтому законы роста должны быть аналогичны законамъ расширенія. Законы расширенія, именно ихъ третье правило, гарантируютъ самую строгую симметрію свободно расширяющихся тѣлъ, такъ какъ если точки, находившіяся на равномъ разстояніи отъ центра, будутъ всегда оставаться на равномъ разстояніи, то тѣло будетъ расти симметрично.

Въ фигуръ, полученной на сложенномъ пополамъ листкъ бумаги отъ растекшихся чернилъ, симметрія всъхъ точекъ получилась благодаря тому, что точки одной стороны прикасались къ точкамъ другой стороны. Каждой точкъ на одной сторонъ соотвътствовала точка на другой сторонъ, и когда бумага была сложена, эти точки соприкасались. Изъ выведеннаго нами третьяго правила должно вытекать, что между противоположными точками тьла четырехъ измъреній существуеть какое то соотношеніе, какая то связь, которой мы до сихъ поръ не замъчали. Каждой точкъ какъ будто соотвътствуетъ одна, или нъсколько другихъ, съ которыми она какимъ то непонятнымъ для насъ образомъ связана. Именно, она не можетъ двигаться самостоятельно, ея движеніе связано съ движеніемъ соотвътствующихъ ей точекъ, занимающихъ аналогичныя ей мъста въ расширяющемся или сокращающемся тълъ. И это именно противоположныя ей точки. Она какъ будто соприкасается съ ними, соприкасается въ четвертомъ измъреніи. Расширяющееся тъло точно складывается въ различныхъ направленіяхъ, и этимъ устанавливается какая то странная связь между его противоположными точками.

Попробуемъ разсмотръть, какъ идетъ расширеніе простъйшей фигуры. Возьмемъ ее даже не въ пространствъ, а на плоскости. Возьмемъ квадратъ. Четыре точки, лежащія по его угламъ, соединимъ съ центромъ. Затъмъ соединимъ съ центромъ точки, лежащія по серединъ сторонъ. И затъмъ точки, лежащія на половинномъ разстояніи между этими. Первыя четыре точки, т. е. лежащія въ углахъ, мы назовемъ точки  $A, A_1, A_2, A_3$ , затъмъ точки, лежащія по серединъ сторонъ квадрата назовемъ  $B, B_1, B_2, B_3$ , и наконецъ точки, лежащія между этими (ихъ будетъ 8), назовемъ

 $C, C_1, C_2, C_3, C_4, C_5, C_6, C_7$ . Предположимъ теперь, что нашъ квадратъ расширяется, т. е. всъ точки А, В и С двигаются, удаляясь отъ центра по радіусамъ. Пока фигура расширяется свободно, движеніе точекъ будеть итти по указаннымъ правиламъ, и фигура будетъ оставаться квадратомъ и сохранять самую строгую симметричность. Но предположимъ, что вдругъ на пути дъиженія точки С встало какое-нибудь препятствіе, заставившее эту точку остановиться. Тогда можетъ произойти одно изъ двухъ: или осгальныя точки будутъ двигаться, какъ будто ничего не произошло, или же точки, соотвътствующія точкъ  $C_1$ , т. е.  $C_1$ ,  $C_2$ ,  $C_3$ ,  $C_4$ ,  $C_5$ ,  $C_6$ ,  $C_7$ , тоже остановятся. Если онъ будутъ двигаться, то симметрія фигуръ нарушится. Если онъ остановятся, то это будеть строгое исполненіе вывода изъ правила третьяго, согласно которому точки, находившіяся на равномъ разстояніи отъ центра, должны при расширеніи оставаться попрежнему на равномъ разстояніи отъ него. И дъйствительно, если точки  $C_1, C_2, C_3, C_4, C_5, C_6, C_7$ , повинуясь таинственной связи, существующей между ними и точкой С. остановятся, въ то время, какъ двигаются точки A и B, то изъ нашего квадрата получится правильная вполнъ симметричная звъзда. Весьма возможно, что при ростъ растеній и живыхъ организмовъ происходитъ именно это самое. Возьмемъ болъе сложную фигуру. у которой центръ, отъ котораго идетъ расширеніе, не одинъ, а нъсколько, и всъ они расположены на одной линіи-точки, удаляющіяся отъ этихъ центровъ при расширеніи, расположены по объимъ сторонамь центральной линіи. Тогда, при аналогичномъ расширеніи, получится не звъзда, а нъчто въ родъ зубчатаго листа. Если мы возьмемъ подобную фигуру не на плоскости, а въ трехмърномъ пространствъ, и предположимъ, что центры, отъ которыхъ идетъ расширеніе, лежатъ не на одной оси, а на нъсколькихъ осяхъ, то получимъ при расширеніи фигуру, которая можетъ напоминать живое тъло съ симметричными конечностими и пр.

Дѣло спеціалистовъ біологовъ изслѣдовать экспериментально полученные выводы. Мы можемъ сказать только одно, что законы движенія по четвертому измѣренію, т. е. отъ центра по радіусамъ (при расширеніи и сокращеніи) устанавливаютъ нѣкоторую теорію, могущую объяснить причины симметричнаго строенія живыхъ тѣлъ, что до настоящаго времени оставалось совершенно необъяснимымъ.

П. Успенскій.

(Окончаніе въ слъд. №).



Neue Lotus blüthen. Ein zweimonatlich erscheinendes Journal, enthaltend Original artikel u. ausgewählte Übersetzungen aus der orientalischen Literatur in Bezug auf die Religion des Ostens, occulte Wissenschaft, Mystik und Theosophie. Herausgegeben von D-r med. Franz Hartmann. Leipzig, Jaegersche Verlagsbuchhandlung.

Съ января 1908 года на мѣсто прекратившаго свое существованіе "Тheosophischer Wegweiser" сталъ появляться этотъ 2-хъ-мѣсячный журналъ маленькаго октавъ-формата въ изящной бѣлой обложкѣ съ красивой виньеткой и теософическимъ знакомъ. Всѣ статьи принадлежатъ перу маститаго, 70-ти-лѣтняго, оккультиста, Франца Гартмана—и это одно уже достаточно рекомендуетъ ихъ. Всѣ они проникнуты глубокой искренностью убѣжденія, сознаніемъ Единства, изложены просто, общедоступно и читаются очень легко.

Въ стать "Религіозныя церемоніи тибетских ламь и буддистскихь монаховь" проводится параллель между религіозными обрядами христіанъ католической церкви и буддистовъ Тибета и съвернаго Китая. Въ сердцъ каждаго человъка живетъ Единая нераздъльная Сущность, этому учатъ насъ и Бхагавадъ-Гита и Апостолъ Павелъ и на познаніи этой Единой Сущности въ человъчествъ зиждется Единство всъхъ религіозныхъ системъ. Но какъ единый свътъ солнца покажется различнымъ, если мы будемъ смотръть на него сквозь различно окрашенныя стекла, такъ и единая религія иначе отражается въ каждомъ отдъльномъ въроисповъданіи. Цъль всъхъ религіозныхъ обрядовъ и культовъ—черезъ внъшнее познавать внутреннее, черезъ символъ проникать въ невидимое, сокрытое въ символъ. Всякій религіозный культъ поэтому символиченъ: чтобы достать ядро оръха необходимо раздробить скорлупу. Внъшній обрядъ — это скорлупа, внутри которой лежитъ ядро — духовная Сущность. Символы не произвольны. Геометрическія фигуры во всемъ міръ имъютъ одно и тоже значеніе. Треугольникъ безъ трехъ линій немыслимъ. Для безконечности у насъ нътъ иного представленія какъ кругъ, центръ котораго вездъ и радіусъ котораго безконеченъ.

Всѣ великія религіозныя системы, истекая изъ познанія одной Единой Истины, представляютъ во всѣхъ своихъ обрядахъ и символахъ извѣстное сходство. Всѣ эти символы, основываясь на законахъ психологіи, обладаютъ могучею, магическою силою, но съ потерею религіознаго сознанія и оккультныхъ законовъ, исчезло пониманіе символовъ, улетучился духъ и осталась одна лишь скорлупа, одна мертвая форма.

Въ небольшой стать "Оккультизмъ и современная культура" авторъ обращается съ призывомъ къ современной наукъ изучать доселъ неизвъстныя ей явленія вмъсто того, чтобы ихъ съ презрѣніемъ игнорировать. Они потому и называются "оккультными", что пока составляютъ тайну для большинства. Чувствуется, однако, повсюду потребность проникнуть въ эти таинственныя области природы, ключъ къ коимъ въ рукахъ оккультизма. изучающаго явленія невидимыхъ міровъ и силъ, руководящихъ ими. Современная культура больше всего нуждается въ самобытномъ мышленіи и внутреннемъ познаваніи истины, что именно и составляетъ основу оккультизма.

Интуиція же есть свѣтъ, освѣщающій духовнымъ лучемъ готовый къ воспріятію ея разумъ, она принадлежность внутренняго духовнаго человѣка и плодъ переживаній прежнихъ воплощеній. Теперь пора воспитывать, выращивать—вырабатывать внутренняго человѣка, который живетъ въ мірѣ духовномъ и изъ него черпаетъ свои познанія. Царство истины есть царство Божіе въ человѣкѣ и изъ познанія этого духа истины рождается оккультная наука.

Поэтому истиннымъ оккультистомъ, какъ учила Е. П. Блаватская, можно сдѣлаться лишь ставъ предварительно теософомъ, т. е., духовно возродившимся человѣкомъ, познавшимъ самого себя и Бога внутри себя. Всякій иной оккультизмъ ведетъ въ пропастъ самообольщенія и самообожанія. Первый же шагъ на пути оккультизма естъ самоочищеніе и возрожденіе. Но его-то большинство и не хочетъ дѣлатъ. Безъ этого же перваго шага, второй ведетъ неминуемо въ бездну гибели, ибо нельзя служить одновременно Богу и Мамонѣ (честолюбію — діаволу). Теперь пришло время для духовнаго развитія человѣчества, а потому культура наша должна стремиться къ одухотворенію и облагораживанію личности, чтобы достичь наконецъ того высшаго идеала, зародышъ котораго

дремлетъ въ душѣ каждаго человѣка. Надъ міромъ физическимъ простирается міръ духовный и, чтобы познакомиться съ его силами, властями и престолами, матеріальный человѣкъ долженъ одухотвориться. Безъ этого развитія, достижимаго лишь духовнымъ возрожденіемъ, о которомъ учатъ всѣ великія религіи, нѣтъ истиннаго оккультизма, нѣтъ истинной магіи.

Не менъе интересны воспоминанія "изъ моей жизни". Въ нихъ Ф. Г. довольно подробно излагаетъ ходъ своей духовной эволюціи: какъ онъ изъ матеріалиста, постепенно переходя черезъ разныя стадіи развитія, становится спиритуалистомъ, знакомится съ теософіей, дълается ученикомъ Е. П. Блаватской и наконецъ апостоломъ теософіи. Попутно приводится много интересныхъ переживаній изъ области спиритизма, хорошо и основательно изученнато Ф. Гартманомъ до его знакомства съ теософіей, открывшей ему глаза на многія видънныя имъ (на сеансахъ) загадочныя явленія. Изъ журнала "The Theosophist", попавшему ему однажды въ руки, онъ узнаетъ о существованіи Теософіи, знакомится съ ея ученіемъ о строеніи человъка и это его настолько заинтересовываетъ, что онъ, бросивъ всѣ свои дѣла въ Америкѣ, рвшается, по приглашенію Олькотта, вхать въ Адіаръ основательно изучать теософію. Туть онъ лично знакомится съ Е. П. Блаватской. которую онъ прямо называетъ "посвященной" и "пророкомъ". Впрочемъ онъ строго различаетъ между личностью Е. П. Блаватской и ея индивидусльностью, которую онъ называетъ "Упазика". Первая была воплощеніемъ второй и тогда какъ первая страдала нѣкоторыми недостатками, свойственными низшему я (личности)—Упазика была ученицей адептовъ, ихъ посланницей для проповъди высшаго міросозерцанія. Какъ въ каждомъ магнить имъются два полюса, такъ и въ груди каждаго человъка, по выраженію Гёте, двъ души, но не у каждаго высшее "я" есть адептъ или посвященный. Упазика же была посвященная и вотъ почему Е. П. Блаватскую можно назвать пророчицей. Черезъ личность Е. П. Блаватской могли совершаться самые разнообразные сверхфизическіе феномены, потому, что ея эфирноастральный организмъ былъ на столько хорошо развитъ, что ея индивидуальность (Упазика) совершенно свободно имъ распоряжалась. Но всь эти оккультныя явленія имъють лишь значеніе постолько, по сколько они помогають убъждать людей въ существованіи сверхфизическихъ силъ, заставляютъ задумываться надъ ними и ведутъ человъка къ высшей духовной жизни. Они то-же, что лакомство для дътей, чтобъ пріохотить ихъ ходить учиться въ школу. Зд $\pm$ сь опять  $\Phi$ .  $\Gamma$ . напираетъ на всю важность внутренняго духовнаго развитія и вспоминаетъ слова Е. П. Блаватской, говорившей, что истиннымъ оккультиствомъ можетъ сдѣлаться лишь тотъ, кто достигъ познанія своего "выысшаго Я", кто нашелъ въ себѣ своего незримаго "Учителя". Для этого прежде всего необходимо сердце чистое, ибо только "чистые сердцемъ узрятъ Бога". Личность (малое я) вполнѣ должна подчиняться индивидуальности (бо̀льшему "я").

Въ небольшой статьъ "о мистицизмъ" проводится параллель между истиннымъ и ложнымъ мистицизмомъ и опять Ф. Г., со свойственной ему ясностью и неумолимой логикой, не лишенной мъстами нъкоторой доли сарказма, бичуетъ ложный мистицизмъ. Этическую сторону онъ всегда ставитъ впереди всего. Кто еще одержимъ иллюзіей отдъльнаго бытія (Майей) и не успълъ еще высвободиться изъ подъ гнета личныхъ интересовъ, тому далеко еще до истиннаго мистицизма. Только, жертвуя своею личностью, тлъющая въ сердцъ божественная искра разгорается въ яркій свъточъ. Сжигая въ пламени внутреннихъ переживаній и чистой любви свое малое "Я", со всѣми его земными влеченіями, мистикъ подвигается впередъ; благодатью Духа Святого на него нисходитъ внутреннее просвътленіе и блаженство. Можно изучить всю оккультную литературу, быть выдающимся ученымъ и знатокомъ исторіи мистицизма и совсѣмъ не быть мистикомъ. Истинный мистицизмъ-священная наука, которая вытекаетъ изъ внутреннихъ духовныхъ переживаній, принадлежащихъ къ совершенно иной сферъ нашего бытія и чуждыхъ области видимаго міра и тому, что мы называемъ ученостью.

Статья "Тайны Розенкрейцеровъ" является отвътомъ на вопросъ одного изъ читателей журнала о томъ, что такое Розенкрейцеры. Въ ихъ девизъ: Ех deo nascimur. In Iesu morimur. Reviviscimus per Spiritum Sanctum "), по мнънію Ф. Г., вся тайна Розенкрейцеровъ, которые, рожденные отъ Бога, силою самоотверженной любви умираютъ своей преходящею, иллюзорною личностью, чтобы черезъ благодать воскреснуть къ познаванію истинной, божественной своей Сущности. Изъ этого ясно, что розенкрейцерство есть просвътленное, духовное состояніе души, находящееся въ совершенной независимости отъ принадлежности къ какому нибудь обществу, или ордену. Розенкрейцеръ поэтому адептъ, святой, мудрецъ, теософъ или по крайней мъръ человъкъ, стремящійся путемъ возрожденія достигнуть духовнаго совершенства, независимо отъ того, христіанинъ-ли онъ или мусульманинъ, или еврей, или членъ какой-либо другой религіи. И, какъ существуетъ тысяча людей, именующихъ себя христіанами, не будучи таковыми

<sup>\*)</sup> Отъ Бога рождаемся. Во Христъ умираемъ, Воскресаемъ въ Духъ Святомъ.

во истину, такъ точно можно принадлежать къ ордену, именующему себя розенкрейцерскимъ, не будучи въ дъйствительности розенкрейцеромъ. Это ясно. И на оборотъ: можно быть таковымъ, не принадлежа ни къ какому ордену. Настоящій розенкрейцеръ---совершенный человъкъ: онъ обладаетъ такими познаніями и оккультными силами, о которыхъ обыкновенный человъкъ не можетъ составить себъ малъйшаго понятія. Одинъ такой розенкрейцеръ пишетъ: "Нашъ орденъ существуетъ съ тъхъ поръ, какъ прозвучало слово: "Да будетъ Свътъ"! и до скончанія въковъ мы не перестанемъ существовать. Мы — дъти свъта, наше тъло соткано изъ лучей его и въ этомъ небесномъ свътъ мы въчны. Мы живемъ въ храмъ Духа Святого, обнимающемъ всю вселенную..... Все въ міръ подвластно нашей волъ, ибо она едина съ закономъ вселенной..... Кто желаетъ стать членомъ нашего ордена, тотъ долженъ возродиться сердцемъ, научиться внимать голосу безмолвія и найти своего незримаго учителя, живущаго въ глубинъ души каждаго". Вотъ что такое розенкрейцеры. Затъмъ толкуются ихъ символы. Извъстная же легенда о рыцаръ Христіанъ Розенкрейцеръ есть чистый, хотя и остроумный, вымыселъ. И теперь существуютъ разныя общества, именующія себя "Розенкрейцерами", но насколько они въ дъйствительности соотвътствуютъ своему наименованію, объ этомъ судить трудно.

Въ стать "Метаморфоза личности и формы мысли" кратко и общепонятно толкуется ученіе о Единствъ. Вселенная—слово Единаго—Въчнаго. Евангеліе и Упанишады учатъ, чго: "Слово было Богъ (Брахма)". Весь міръ, а въ немъ и человъкъ,—есть кристаллизованная мысль Бога, созданная магическою силою слова (Логосомъ). Истинноеже я, индивидуальность человъка, по своей сущности—одной природы съ Богомъ-Словомъ. Она троична—Богъ-Отецъ, Богъ-Сынъ, Богъ-Духъ Святой (Atma-Buddhi-Manas). Мопада (Слово)—основа всъхъ чиселъ; вся вселенная, весь космосъ, сумма такихъ единицъ—монадъ—отъ атома (электрона) до звъзднаго скопленія. Каждая единица продуктъ воли и представленія, продуктъ мысли Мірового Духа. И каждая мысль человъка вызываетъ въ астралъ соотвътствующую форму (forme-pensée), которая настолько можетъ матеріализироваться, что отпечатлъвается на очень чувствительной пластинкъ. (Приложены два очень любопытныхъ фотографическихъ снимка).

Сообщаются подробно нѣсколько исторически провѣренныхъ случаевъ появленія привидѣній (бѣлыхъ и черныхъ дамъ) въ нѣкоторыхъ королевскихъ семьяхъ передъ надвигающимися катастрофами или передъ смертью одного изъ членовъ семьи, какъ явленія, относящіяся по всей

въроятности къ formes-pensées. Мысль—творческая сила и человъкъ, отождествляясь съ своей мыслью, самъ превращается въ нее. На этомъ основаны явленія, такъ называемаго, раздвоенія личности, случай одержимости и метаморфозы личности, чему приводится нѣсколько примъровъ \*).

Въ "Главъ изъ астрологіи" сообщаются очень интересныя, хотя краткія, конспективныя, свѣдѣнія относительно знаковъ Зодіака и ихъ вліянія на человѣка, человѣчество и всю міровую эволюцію. Для посвященнаго астрологія высокая, священная наука; она душа астрономіи; она разсматриваетъ небесныя свѣтила, какъ видимыя формы высокихъ духовныхъ сущностей. Цѣль этой небольшой статейки заинтересовать читателя, незнакомаго съ астрологіей, и показать, какъ важно знакомство съ этою высшею наукою для всякаго стремящагося къ развитію своего "высшаго Я". Связь между макро- и микрокосмомъ несомнѣнна; астрологія указываетъ на нее и изучаетъ ее. Для каждаго человѣка полезно знать, подъ какимъ знакомъ онъ родился, живетъ и къ какому знаку онъ долженъ направлять свой путь.

Въ статьъ: "Оплакивать-ли намъ нашихъ усопшихъ?", къ которой, какъ мотто, приведены слова: "И смерти нътъ, а есть лишь превращеніе", доказывается довольно подробно на основаніи научныхъ и оккультныхъ данныхъ не только неразумность и безполезность, но и прямой вредъ, который мы причиняемъ дорогимъ усопшимъ нашимъ неутъшнымъ сокрушеніемъ и оплакиваніемъ ихъ. Къ тому-же желаніе имъть ихъ возлъ себя есть чисто эгоистическое желаніе и, какъ таковое, не имъть оправданія. Самое лучшее, что мы можемъ дълать для нихъ это посылать имъ искреннюю, горячую молитву и сердечныя пожеланія и мысли любви.

Затѣмъ имѣются двѣ переводныя статьи. Первая: "Космологія. Индусское ученіе о міропроявленіи". Изъ Дхарма-Шастры или законовъ Ману. Переводъ изъ журнала "Тhe Word"—съ примѣчаніями Ф. Гартмана. Вторая статья: "Изъ философіи и науки Веданты и Раджа-Іоги". Інаны Гуру Іоги Сабхапатти Свами. Этому своему переводу съ санскритскаго Ф. Г. предпослалъ краткое жизнеописаніе Сабхапатти, нашего современника. Онъ родился въ 1840 г. въ семьѣ благороднаго и богатаго брахмина округа Декана, извѣстенъ своими

<sup>\*)</sup> Этимъ явленіямъ есть болье глубокое и сложное объясненіе въ теософической литературь (см. Новая Психологія и Теософія, А. Безантъ).

Прим. Ред.

драмами и классическими стихотвореніями и получилъ прекрасное воститаніе въ школъ христіанской миссіи. Познакомившись основательно съ христіанствомъ, будхизмомъ и исламизмомъ и, не найдя въ нихъ удовлетворенія, онъ, вернувшись на свою родину и поступивши на государственную службу, принялся за изученіе духовной индусской литературы: Ведъ, Упанишадъ, Шастръ и т. д. Но и тутъ онъ не нашелъ того, чего искала жадно душа его: непосредственнаго общенія съ Богомъ, т. е. истиннаго Богопознанія (Brahmajnanu). Тогда онъ понялъ, что книги этого знанія ему не дадутъ, а только самъ Богъ можетъ открыгь ему эти тайны бытія. На 29-мъ году своей жизни онъ наконецъ имълъ видъніе, въ которомъ Въчный Духъ ему открылся и велълъ итти въ гималайскіе храмы, въ ученіе къ мудрецамъ (Риши) и святымъ (іогамъ). Тогда Сабхапатти немедленно ночью покинулъ свою семью и почти нагимъ отправился въ путь. Послъ долгихъ исканій, страшныхъ лишеній, самыхъ разнообразныхъ приключеній, голода и холода, онъ наконецъ нашелъ своего старца учителя -- святого "Парама". Девять лътъ онъ жили вмъстъ въ одной и той-же пещеръ, и Сабхапатти прошелъ весь длинный и трудный искусъ, упражнялся въ Самадхи (духовномъ экстазъ) и достигъ наконецъ того, чего желалъ: Богосозерцанія. Тогда учитель послалъ его въ міръ-проповъдовать любовь и истину, запретивъ ему однако строго на строго пользоваться пріобрътенными оккультными силами ради тщеславія или въ угоду людямъ. И воть, вернувшись въ Индію, Сабхапатти во многихъ городахъ училъ и проповъдывалъ и наконецъ обнародовалъ свое ученіе подъ заглавіемъ: "Философія и наука Веданты и Раджа-Іоги (Vedantu Sid hanta Raja Ioqa Kaivalya anubhuti). Отрывки изъ этого труда Ф. Г. и предлагаетъ своимъ читателямъ въ своемъ переводъ и со своими комментаріями.

Въ статьъ "*Происхожодение страстей*" (Инволюція и Эволюція) комментируются слова Кришны въ Бхагаватъ-Гитъ.

Всѣ наши страсти — ничто иное какъ проявленіе мірового принципа Кама, одной изъ функцій жизни міровой души при нисхожденіи волны жизни изъ Абсолюта въ міръ проявленный. Единая воля, при своемъ проявленіи, инволюируєтъ нескончаемый рядъ отдѣльныхъ центровъ воли, Монадъ отдѣльнаго, ограниченнаго сознанія, чтобы потомъ, эволюируя, вновь сознательно вернуться съ отдѣльной монадою къ первоисточнику, къ Единой центральной волѣ. Пока воля отдѣльныхъ монадъ не сольется съ Единой Міровой Волею, пока сознаніе монады окутано иллюзіей Майи (Мауа) и она еще не достигла сознанія все-единства, до тѣхъ поръ она во власти Камы, нисходящей волны жизни, инстинктивно стремящейся къ разъединенію и къ сохраненію особи.

Отсюда—всѣ страсти. Въ статъѣ много интересныхъ и поучительныхъ аналогій и мыслей, разъясняющихъ загадки душевной жизни человѣка и опредѣляющихъ соотношенія "малаго" и "большаго Я".

Существенно важный вопросъ затрогивается въ статъѣ: "Примпненіе Теософіи къ повседневной жизни". Всякая теорія оцѣнивается ея практическою пригодностью; теорія, не пригодная для практики имѣетъ лишь чисто научно-отвлеченный интересъ.

Не таковы ученія теософическія; они неразрывно связаны съ самой жизнью, въ корнъ измѣняютъ и пересоздаютъ всѣ отношенія. Такъ, напримѣръ, изъ ученія о единствѣ вытекаетъ не только братство всего человѣчества, но также его непосредственная связь со всѣмъ окружающимъ міромъ. Черезъ познаніе этого единства все человѣчество мало по малу преобразуется во всемірное братство, прекратятся своекорыстіе, эгоизмъ, нищета, кровопролитія, разбой, войны—словомъ преобразится весь соціальный строй: въ свѣтѣ этой истины вся жизнь станетъ иной, водворятся миръ и благоденствіе на землѣ.

Благодаря знакомству съ троично-семиричнымъ ученіемъ о строеніи человѣка, теософъ начинаетъ познавать самого себя и цѣль своего бытія, заключающуюся въ сознательномъ раскрытіи заложенныхъ въ немъ силѣ и началъ. Постепенно развертывая ихъ въ процессѣ духовной своей эволюціи онъ выполняетъ свою задачу, свою Дхарму, и въ концѣ концовъ свободно и сознательно сольется со своимъ первоисточникомъ.

Ученіе о перевоплощеніи, углубляя человѣка въ сокровенный смыслъ міроваго проявленія, переноситъ центръ тяжести съ видимой личности на безсмертную, въ безпрерывной цѣпи перевоплощеній постоянно эволюирующую, божественную его индивидуальность и учитъ его заботиться въ каждомъ воплощеніи о развитіи такихъ свойствъ и качествъ характера, которыя могли бы послужить матеріаломъ его "истинному Я" для созиданія подходящей личности въ послѣдующей земной жизни. Тѣсно связанное съ перевоплощеніемъ ученіе о Кармѣ, законѣ причинности, даетъ человѣку ключъ къ созиданію своей будущей судьбы, ибо, съ одной стороны, каждое усиліе, каждое дѣйствіе есть слѣдствіе предшествующихъ причинъ, а съ другой—причина будущихъ дѣйствій.

Знаніе трехъ основныхъ качествъ проявленной жизни, трехъ Гунъ, какъ ихъ называють индусы: инерціи или пассивности (Тамасъ), энергіи или активности (Раджасъ) и гармоніи или мистическаго единенія съ Богомъ (Сатва)—даетъ намъ ключъ для върной оцънки каждой мысли, каждаго происшествія, дъянія и т. д., указывая намъ истинный ихъ источникъ.

Върно понятое ученіе о спасеніи разъ навсегда положитъ конецъ всякому суевърію, безвърію и грубому насилію, ибо всякій пойметъ, что путь ко спасенію лежитъ въ немъ самомъ. Осуществляя въ самомъ себъ божественный идеалъ, приближаешься къ въчному блаженству райскаго состоянія. Такимъ образомъ всъ ученія Теософіи тъсно связаны съ жизнью; существенно важно именно примънять ихъ къ практикъ жизни; безъ такого примъненія они мертвый, мало къ чему пригодный, умственный балластъ; знаніе безъ опыта малоцънно.

"Символы франкъ-массонства" разъясняютъ высокія стремленія этого ордена, толкуютъ подробно эти символы и даютъ понятіе объ его оккультномъ ученіи. Статья задается цѣлью поднять современное франкъ-массонство на высшую ступень духовнаго познанія. Авторъ ея не Ф. Гартманъ, а нѣкій "братъ О. Г."

V. Allgemeiner Theosophischer Kongress 6—10 Iuni 1908 in Wiesbaden. Bericht (Hauptsächlich über die öffentlichen Vorträge). Herausgegeben vom Kongress-Ausschusse.

Изъ этого краткаго отчета V-го Всеобщаго Теософическаго Конгресса (независимаго отъ Адіара) Международнаго Теософическаго Общества \*), происходившаго въ прошломъ (1908) году въ Висбаденъ и открытаго по порученію комиссіи конгресса привътственной ръчью Г-жи Анны Вендель, къ сожальнію не видно, какъ велико было число участниковъ конгресса. Однако, кромъ делегатовъ отъ германскихъ кружковъ, были таковые также отъ Бельгійскихъ, Голландскихъ, Швейцарскихъ, Австрійскихъ и Англійскихъ отдъловъ и было получено много привътствій отъ частныхъ лицъ и другихъ Теософическихъ Обществъ разныхъ странъ.

Конгрессъ имѣлъ три засѣданія и было прочитано семь докладовъ:

1) "О значеніи, развитіи и природь совъсти" (Гераманъ-Рудольфъ, Лейпцигъ); 2) "Видимый и невидимый человъкъ" съ раскрашенными демонстраціями волшебнаго фонаря (Робертъ-Сирингъ Зоммершенбургъ); 3) "Чудеса магіи" (Антонъ Гартманъ, Лейпцигъ); 4) "Задача и проблема эволюціи" (Фридрихъ Ясковскій, Данцигъ); 5) "Проблема страданія" (Антонъ Гартманъ, Лейпцигъ); 6) "свътское и церковное искусство" (Profane u. heilige Kunst) Бертольдъ-Функе, Эссенъ; 7) "Боклинъ" (Böcklin). Живописецъ-

<sup>\*)</sup> Въ Германіи кромѣ Международнаго Теософическаго Общества, примыкающаго къ Адіару, есть еще цѣлыхъ три Теософическихъ Общества, преслѣдующихъ тѣ же цѣли, но работающихъ въ одиночку.

Прим. Ред.

Символистъ, жившій отъ 1827—1901 гг. Двадцать шесть изъ его символическихъ картинъ были предложены слушателямъ въ хорошо удавшихся снимкахъ и истолкованы молодымъ художникомъ-теософомъ Эрнстъ Горземаномъ изъ Берлина.

Изъ всѣхъ этихъ сообщеній своей проникновенностью и глубокимъ мистицизмомъ особенно приковываетъ къ себѣ вниманіе докладъ Ф. Ясковскаго, но и другія работы не лишены интереса, ибо во всѣхъ ихъ слышится искренній призывъ къ единенію и высшему теософическому міропониманію.

Д-ръ мед. Николай Боянусъ.

# "Научный идеализмъ" или матерія и сила и ихъ отношеніе къ жизни и сознанію. Вильямъ Кингсландъ.

Въ предисловіи о своей книгъ Кингсландъ говоритъ, что и наука, и философія, и религія стремятся отвътить на вопросъ: *что такое жизнь?* Каждый человъкъ такъ или иначе отвъчаетъ себъ на этотъ вопросъ и долженъ отвътить уже по одному тому, что онъ живетъ. Но и наука, и философія, и религія въ ихъ современномъ состояніи ограничили себя, ограничили свое разсмотръніе жизни, ввели его каждая въ свою религію и этимъ лишили себя возможности дъйствительно приблизиться къ пониманію великаго вопроса, что такое жизнь. Но мысль выбивается изъ этой религіи и, по мнѣнію автора, принимаетъ форму научнаго идеализма, уничтожающаго для себя старыя перегородки между основными понятіями, сознанія маплеріи и движенія.

Въ первой главъ авторъ опредъляетъ, *что такое истина* и какимъ образомъ мы можемъ испытывать, узнавать истину. Дальше онъ показываетъ, какъ мысль, отправляясь изъ разныхъ исходныхъ точекъ, приходитъ къ  $\partial Houy$  пониманію жизни. Очень интересенъ анализъ новъйшихъ научныхъ теорій и завоеваній въ области физики и химіи, открытій Кюри и новъйшихъ теорій строенія матеріи, электроновъ и пр., приводящихъ въ логическомъ развитіи ихъ философскаго содержанія къ идеалистическому міропониманію.

Кингсландъ разбираетъ принципы эволюціи и выводитъ изъ нихъ законы отношеній индивидуальности ко вселенной. Очень цѣнна въ его книгѣ глава, посвященная разбору крайнихъ ученій матеріализма. Вообще можно сказать, что для читателей съ научнымъ направленіемъ мышленія книга Кингсланда является прекраснымъ введеніемъ въ новое направленіе мысли, которое такъ трудно оцѣнить, первое время, человѣку, привыкшему думать въ установленныхъ рамкахъ.

П. Успенскій.

**Невидимые помощники**, Ледбитера, пер. Н. П. Калуга 1909 года. Цъна 1 рубль.

Треть человъческой жизни (а иногда и больше) проходитъ во снъ. Авторъ даетъ отвътъ на вопросъ о томъ, чъмъ занятъ въ это время духъ человъка, сознательно стремящагося управлять своею эволюціею.—Книга переведена съ англійскаго прекраснымъ литературнымъ языкомъ и читается очень легко.

Къ ней дано интересное предисловіе въ видѣ статьи Ледбитера: "Невидимый міръ".

**Самообразованіе какъ путь къ богатству.** Психологичекое издательство Ванъ Тайль Даніэльсъ. СПБ.

Названное книго издательство разсылаетъ всъмъ свои печатанныя брошюры подъ заглавіемъ "Самообразованіе какъ путь къ богатству". Книга содержитъ въ себъ призывъ къ развитію воли для достиженіи "счастья", т. е. (по объясненію издателей) для достиженія независимости и богатства. Изъ брошюры мы узнаемъ, что "снисходительность къ слабостямъ и порокамъ другихъ должна обращаться въ неумолимую строгость, если чужія слабости и пороки препятствуютъ намъ въ достиженіи великой цъли. Пусть тотъ, кому это нравится, любитъ даже враговъ своихъ. Разумъ, все-таки, доказываетъ намъ, что враговъ лучше всего встръчать съ самымъ глубокимъ спокойствіемъ въ душъ, но съ хорошею дубиною въ рукъ" (стр. 27). Ясно, что Теософія съ такого рода литературой ничего общаго имъть не можетъ.

Могущество человъка. Ральфъ Вальдо Траинъ. Изданіе А. П. Ошика. Москва. 1908 годъ. Цѣна 1 руб. 25 коп.

Чъмъ больше будутъ напоминать людямъ объ ихъ божественной природъ и о необходимости раскрыть въ себъ всю полноту Божественнаго Духа, тъмъ чище будетъ жизнь, тъмъ свободнъе и радостнъе будетъ дышаться на землъ.

Книга Трайна вся проникнута этимъ настроеніемъ.

К. Кудрявцевъ.

# Письмо въ Редакцію.

## Милостивый Государь Господинъ Редакторъ!

Не откажите помъстить на страницахъ Вашего уважаемаго журнала нижеслъдующее письмо въ Редакцію:

"Организаціей "Общества Попеченія о слъпоглухонъмыхъ въ Россіи" и у насъ на родинъ былъ пополненъ пробълъ до сего времени неисполненныхъ нравственныхъ обязательствъ передъ слъпоглухонъмыми. Прежде всъми забытые, эти несчастными "живые мертвецы" получили теперь право на призрѣніе, а нѣкоторые изъ нихъ и на обученіе, какъ это принято уже въ культурныхъ странахъ Запада. Несмотря на полное общее сочувствіе, новое Общество матеріальными средствами не богато и не можетъ начать дъло достаточно широко. Пока имъется возможность теперь же приступить къ воспитанію, обученію и призрѣнію лишь 15-20 человъкъ. Совътъ Общества, естественно, стремится къ тому, что бы первыя крохи общественнаго благотворенія были использованы съ наибольшею продуктивностью, а потому хотълъ бы отдать свои средства и силы не случайнымъ кандидатамъ г. С.-Петербурга, а наиболъе способнымъ изъ слъпоглухонъмыхъ всей Имперіи. Первые питомцы новаго Общества, возвращенные къ разумной жизни, своимъ живымъ примъромъ осязательно, просто и наглядно докажутъ, что и въ нашемъ отечествъ безбожно выбрасывать за бортъ общественной жизни слъпоглухонъмыхъ, докажутъ, что и они способны жить такой же духовной жизнью, какъ и всѣ мы.

Какъ Предсѣдательница новаго Общества, позволяю себѣ обратиться ко всѣмъ административнымъ и общественныхъ учрежденіямъ, къ духовенству, земству, городамъ, въ особенности же къ гг. земскимъ врачамъ и сельскимъ учителямъ, а равно и къ частнымъ лицамъ съ просьбою увѣдомить меня (СПБ., Фонтанка, 50) или Товарища Предсѣдателя, М. Богданова-Березовскаго, СПБ. Крюковъ каналъ, 7) о каждомъ имъ лично извѣстномъ случаѣ слѣпоглухонѣмоты. По полученіи свѣдѣній на мѣстожительство будетъ высланъ опросный листъ.

Всѣ свѣдѣнія будутъ приняты съ благодарностью, и наиболѣе способные изъ слѣпоглухонѣмыхъ, по справедливости, займутъ мѣсто въ первой школѣ-пріютѣ для слѣпоглухонѣмыхъ въ Россіи".

Граф. О. Голенищева-Кутузова.

### Мысли Льва Николаевича Толстого о вегетаріанств в \*).

Мясоъденіе есть пережитокъ самаго грубаго варварства, и пережодъ къ вегетаріанству есть самое первое и естественное послъдствіе просвъщенія.

Л. Н. Толстой.

Не смущайтесь тѣмъ, что при вашемъ отказѣ отъ мясной пищи всѣ ваши близкіе домашніе нападутъ на васъ, будутъ осуждать васъ, смѣяться надъ вами. Если бы мясоѣденіе было безразличное дѣло, мясоѣды не нападали бы на вегетаріанство; они раздражаются, потому что въ наше время уже сознаютъ свой грѣхъ, но не въ силахъ еще освободиться отъ него.

Л. Н. Толстой.

Вегетаріанство, провозглашенное еще въ самыя древнія времена, долго лежало подъ спудомъ, но въ наше время оно съ каждымъ годомъ и часомъ захватываетъ все больше и больше людей, и скоро наступитъ время, когда одновременно кончатся: охота, вивисекція и, главное, убійство для удовлетворенія вкуса.

Л. Н. Толстой.

Если вы увидите дѣтей, мучающихъ для своей забавы котенка или птичку, вы останавливаете ихъ и учите ихъ жалости къ живымъ существамъ, а сами идете на охоту, стрѣльбу голубей, скачку и садитесь за обѣдъ, для котораго убито нѣсколько живыхъ существъ. Неужели это кричащее противорѣчіе не сдѣлается явнымъ и не остановитъ людей.

Л. Н. Толстой.

"Мы не можемъ заявлять правъ на животныхъ, существующихъ на сушѣ, которыя питаются одинаковой пищей, вдыхаютъ тотъ же воздухъ, пьютъ ту же воду, что и мы; при ихъ умерщвленіи они смущаютъ насъ своими ужасающими криками и заставляютъ стыдиться нашего поступка". 

"
"

Такъ думалъ Плутархъ, исключая почему то водныхъ животныхъ. Мы же по отношенію земнородныхъ животныхъ стали далеко позади его.

Л. Н. Толстой.

Редакторъ-Издательница А. А. Каменская.

<sup>\*)</sup> Выбрано изъ "Вегетаріанскаго Обозрѣнія", № 2, 1909 г.