

Вжемъсячный иллюстрированный семейный журналъ.

ЦЪНА ЗА ГОДЪ безъ доставки и пересылки: 1 рубль; съ доставкою и пересылкою 2 руб.; на <sup>1</sup>, года 1 р.; на <sup>1</sup>, года 50к.; на 1 мъс. 40 к.; за границу 4 руб. ПЛАТА ЗА ОБЪЯВЛЕНІЯ: за строку нетита въ одну колонну: на первой стр. 1 руб.; на посл. 50 коп.; стороннее сообщение (среди текста) 2 руб. строка.

Перемъна адреса московскаго на московскій или иногородняго на инагородній стоить 20 кон.

Перемъна адреса московскаго на иногородній или иногородняго на московскій стоить 40 коп.

Переадресовка производится лишь по получении указанной суммы день ами или почтовыми марками и при точномы указании № бавтероли, стараго и неваго адреса

Већ справки и досылки производятся лишь при соблышный указанія № банде-

роди в точнаго адреса.

Заявленія о недоставленія №№ удовлетворяются вы томы тольно случаь, если они поступили не полдные высылки второго слыдующаго № за уграченнымы номеромы. Руковиси и статьи безь обозначенія условій считаются безплатяюми, и безь пареса и фамиліи автора къ печати не принимаются

ГЛАВНАЯ КОНТОРА и РЕДАКЦІЯ: Москва, бл. Хр. Спасатисля, в. Козрос пина, ък. № 37. Телефонъ № 91—37.

F a ∂ δ · No

### Январь 1910 года.

Содержаніе:

mecmoù

1.

ОТЪ РЕДАКЦИ.....Сь новымъ истиннымъ, постояннымъ счастьемъ. Киязя-Инока. "Не смыкалътя глазъ въ ночи темныя"... Статотворене А. В. Кольцова. полученное черезъ медіўма Р. В. А. ву. «Скрытыя послёдовательныя силы. М. Эмъ «Сипритуализмъ, оккультизмъ в ихъ отвошеніе къ христіанской религіи. В. П. Бынова — О моей поъдкт къ преподобному Серафиму. А. фонъ-Нольде — Изъ потустороннясо міра: Изъ сообщеній, полученныхъ пом редакцім журнала "Спиритуалисть" — Спиритуалисть чесная жизнь въ Россіи, Псахометрическіе опыты. — Спиритуалистичноская шизнь за грашищею. Фотографія мысля. Окиультно-ментальная организація — Теорія духовидічій. — Объявленія.

### АЛЛАН \_\_ АРДЕКА:

"КНИГА ДУХОВЪ", "НЕБО (РАЙ) и АДЪ"

- H -

### БЫТІЕ, ЧУДЕСА и ПРЕДСКАЗАНІЯ по СПИРИТИЗМУ.

Въ трехъ томахъ. Ц. въ отдъльной продажь 3 руб., съ пересылкой 3 руб. 40 ког Полное собрание сочинения 4 руб., съ пересылкой 5 руб. 25 к. Выщедшие три том высылаются первою почтою.

### Центральная Гомеопатическая Аптека

въ Москвъ, на Петровкъ. 19.

#### С. А. ФОРБРИХЕРЪ

(основана въ 1833 г.).

Доводить до свядянія публики, что по требованію высылаеть деларова во вов города Европейской Россіи съ наложеннымъ платежомъ. В Аліатскую же Россію не линаче, какъ по полученій задатка въ размър стоимости пересылки. Можно полтовыми марками. Каталогь декарствъ гомеопатическихъ лечебниковъ на русск., франц, и нъмец, языкахъ высы дается безплатно.

### Карманный секретарь.

Руководство для составленія даловых бумагь, докладныхь зависок коновненій, писемь, локладовь, статен и обвернотребительнійшихь формь литературныхь произгеденій. Съ воспроизведеніемь літую формь. Правнособлень также и для лиць, не получившихь никакого образованія, съ приложеніемь особой карманной брошюрки. Летьх писечно галовнях становки. Пмістся мнего лестныхь отлывовь. Въ мяткомы колектрономы переплеть. Ціна 50 к. съ пересылкою 65 к. Съ полнымь угладове правописанія, разстановки знаковь прешнанія и перепля затрушию і ныхь словъ. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к., члл. плат, на 10 к. тогоже. Москва, бл. Хр. Спасителя, д. Ковригина, княжный склать В. П. Бызова.

### **Ч. Ледбитеръ.** НЕВИДИМЫЕ ПОМОЩНИКИ.

Цвна 1 руб., съ перес. 1 руб. 20 коп.; налож. плат 1 руб. 30 коп.

# Для наблюденія феноменовь ясновидьнія

зеркала, изготовлениям по системи Каганье, на свъломъ и слощающеми матовомъ фонъ. Очень продустивныя по результатамъ при дневномъ, гри лунномъ т придамновомъ освъщение. Иъта 2 руб., пересылка не разстояние. Въ Азіатскую россію безь дадатка не высылается. При зеркалѣ высылается описаніе употребленія, съ рисункамь.

140-2

Альбомъ "Спиритуалиста". Инстъ первый. Безилат/юе приложеніе къ журналу "Спаритуалистъ" за 1910 г. къ № 1-чу.



Фотографической счим от съ положного убор г. Малайского Пачляника, принес маго на сеансъ 20 мая 1909 им гля астиралойскомъ кружевъ, обълуживае момъ меторя от Тарен в Валей.,

тобъяснение на обсроть).

Время отъ времени на сеансахъ этого кружка происходять приносы, чтобы, по объясненію д-ра Уайткомба (руководитель кружка), дать возможность ихъ за фотографировать, какъ одно изъ тѣхъ явленій, которое возбуждаетъ живой интересъ къ духовной сторонѣ жизни человѣка.

Головной уборъ Малайскаго Начальника, воспроизведенный на настоящемъ рисункъ, былъ, какъ и всегда, въ отсутствие медіума назначенъ къ приносу на вечеръ 20-го мая. Невозможно выразить все огромное значение этихъ приносовъ въ міровомъ вопрост о законахъ "матеріи". Не только мало знакомые съ этими сверхъестественными феноменами, но и лица, знакомыя съ ними, затрудняются постигнуть возможность матеріализаціи и дематеріализаціи предметовъ естественными силами природы. Когда профессоръ Вильямъ Рейхель былъ въ Мельбурнт, онъ обследовалъ въ присутствіи м-ра Станфорда медіума Чарльза Балей во время его пранса. Мужи вауки обыкновенно стремятся подвергнуть медіума обследованію и проф. Рейхель нашелъ, что медіумъ находился въ глубочайшемъ трансъ, въ такомъ, какой бываеть лишь у исключительно выдающихся сенситивовъ.

— Я наблюдаль его глаза.—говорить профессоръ Рейхель, открываль въки и увидълъ, что зрачки были обращены внутрь.

Чарльзъ Балей – одинъ изъ немногихъ медіумовъ на свять, который

можеть дать интересные результаты для ваучныхъ изследования.

Профессоръ Рейхель послаль отчеть своего наблюденія вы Медьбурнь. въ "Light", въ которомъ онъ, между прочимъ, говорить:

"Наука объяснила намъ. Фто то, что мы называемъ матерiев, есть только линь соединение атомовъ по закону спъпления".

И онъ вполив убъждень въ неподувльности всего, чему оне блек свидътелемъ на этихъ сеансахъ.

Тинографія В. И. Емкова, Москва, бл. Храма Спасичела, з Коврисния

Январь. 1910.

# РЕДАКЦІЯ ИЗДАНІЙ: "СПИРИТУАЛИСТЬ", "СМЪЛЫЯ МЫСЛИ" —— и газеты "ОТТУДА"

СИМЪ ИЗВЪЩАЕТЪ СВОИХЪ УВАЖАЕМЫХЪ ПОДПИСЧИКОВЪ, ЧТО ВЪ ФЕВРАЛВ МЪСЯЦЪ СЕГО 1910 ГОДА ОНА ИМЪЕТЪ УСТРОИТЬ ДЛЯ НИХЪ

# GESHATIKHI CHIPITYANLIO II TSHKANLINI BEYEFA,

о времени и мъстъ коего будетъ особое увъдомление въ газетъ "ОТТУДА".

Всл'я даблаговременнаго получения входных БЕЗПЛАТНЫХ билетовъ. БИЛЕТЫ ВЫДАЮТСЯ ЕЖЕДНЕВНО ОТЪ 10 ч. УТРА ДО 6 ч. ВЕЧЕРА.

### реданція журнала "СМЪЛЫЯ МЫСЛИ",

желая расширить кругь дъйствія психометрическихь опытовъ въ кружкъ «Спиритуалистовъ-Догматиковъ», подробно описанныхъ въ настоящемъ №, предлагаетъ гг. читателямъ, если они пожелаютъ имъть БЕЗИЛАТНЫЙ психометрическій анализъ, высылать Редакціи кусокъ матеріи носившагося пепосредственно на тълъ болье или менье продолжительное время платья и прилагать къ письму бандероль получаемаго ими журнала.

Анализы будутъ печататься въ журналѣ "Смѣлыя Мысли" со ссылкою на № бавдероли, или если укажутъ условное имя или фамилію, то на эти послѣднія. Печататься они будуть по мѣрѣ полученія анализа и при наличности мѣста, дабы не стѣснять остальной матеріалъ изданія.

При желани имъть анализъ особымъ письмомъ, благоволятъ высылать на переписку и почтовые расходы по 50 коп. почтовыми марками.

Каждый подписчикъ можетъ получить безплатно только одинъ анализъ и при непремънномъ условіи — сообщить Редакціи о точности или неточности его.

вышла въ свътъ

ЧРЕЗВЫЧАЙНО ИНТЕРЕСНАЯ КНИГА:

## изъ-за монастырской стъны,

и изъ жизни.

Князя-Инока.

Посвящаемая авторомъ читателямъ журнала "Спиритуалистъ".

содержащая въ себъ преимущественно статьи изъ области ПРАКТИЧЕСКАГО спиритуализма и оккультизма, какъ то: о развитіи ясновидънія, яснослышанія и другихъ духовныхъ способностей, а равно и о способахъ общенія съ потустороннимъ міромъ.

XII+470 странвиъ. ЦЪНА безъ пересылки 2 руб., съ пересылкою 2 р. 40 коп. Заказы благоволять адресовать въ Главный складъ изданія: Москва, близъ Храма Спасителя, Редакція журнала "Спиритуалисть".

вышла въ свътъ

ПЕРВАЯ ЧАСТЬ ПЕРВАГО ТОМА

Курсовъ практическаго медіумизма:

### "НАШИ ЛЕКАРСТВА ВЪ НАСЪ САМИХЪ"

лекцін о животномъ цълебномъ магнетизмъ.

Джемса Бреддавей

Редактированныя и дополненныя свёдёніями, относящимися къ этой области изъ русской и иностранной практики В. П. Быковымъ. Со многими излюстраціями **ЦЪНА безъ пересы**лки 1 руб. 25, съ пересылкою 1 р. 50 коп.

Заказы благоволять адресовать въ главный складъ изданія: Мосива, бл. Храма Спасителя, д. Ковригина. Редакція журнала «Спиритуалисть».

Сергъй Шмурло.

### Путь къ счастью.

Къ бронноръ прилагается по одному экземпляру «Самогипнотизеръ» и «Автефиксаторъ» дли психо-физическихъ упражнения.

Ц. 40 коп., съ пер. 50 к., нал. пл. 60 коп.

Главный складъ: Москва, бл. Храма Спасителя, д. Ковригина, Редакція журнала «Спиритуалисть».



продолжается подписка на 1910 годъ на

# ..СПИРИТУАЛИСТЪ"

(шестой годъ изданія)

иллюстрированный въстникъ общений съ загробнымъ шромъ.

Спиритнямъ. Спиритуализмъ. Какъ устраивать сеансы для общеня съ загробнимъ міромъ. Медіумизмъ, сомнамбулизмъ. Какъ вырабатывается ясновидьніе и ясностышаніе. Теософія. Мистика. Магнетвамъ въ приложеніи его къ домашней медицинъ и гипнотванъ. Какъ магнетизировать, вырабатывать въ себъ силу воли для внушеній и гипнотванровать. Телепатія. Мысленная передача желаній, внушеній. Оккультизмъ. Ментализмъ. Предсказанія и сообщенія изъ загробнаго міра о событіяхъ. Научный отдълъ спиритизма покультизма. Беллетристика. Поззія. Отвъты на запросы подписчиковъ. Чертежи, рисунки и фотографія сеансовъ, проявлейій, паглядныхъ магнетическихъ, гипнотическихъ пріемовъ нт. д. За годъ журналъ составляетъ большой томъ, около 1000 стр. текста со множествомъ интересныхъ иллюстраній. пллюстрацій.

БЕЗПЛАТНО на выборъ въ видъ премін или гипнотическій шаръ, или экранъ для развитія силы взгляда, или таблицы-фотосхемы для самольченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда,

силы взгляда, или таблицы-фотосхемы для самолѣченія внушеніемъ но системѣ д-ра Эббарда, или таблицы-фотосхемы для лѣченія внушеніемъ.

КРОМВ ТОГО каждый подписчикъ получить при подпискѣ билетъ для безплатнаго посѣщенія одного закрытаго засѣданія кружка «Сиритуалистовъ-Догматиковъ».

Цѣна за годъ 12 книжк. 2 руб. съ доставкою и пересылкою, за границу ВДВОЕ.
Первыя двѣ премій и билетъ выдаются и высылаются сейчась ме; за упаковку и за пересылку премій въ предълахъ Европейской Россіи прилагать, кромѣ подписной платы, по
40 коп., а въ Азіатскую Россію по 80 коп.

Подписка принимается въ редакцій: Москва, Храмъ Спасителя, Обыденскій пер., д. Ковригина. Телефонъ № 91-37; въ конторѣ Н. Печковской, Москва (Петровскія линів); во всѣхъ магазинахъ «Новаго Времени», Вольфа. Карбасникова и пругихъ.

#### ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА на 1910 годъ на

СПИРИТУАЛЬНО-ОККУЛЬТНУЮ НЕ-ПОЛИТИЧЕСКУЮ ИЛЛЮСТРИРОВАННУЮ

# ABETY

(Четвертый годъ изданія:)

Выходить 2 раза въ недвіло: по четвергамъ й воскресеньямъ.

ЦЪНА 3 руб. 60 кой. съ пересынкою: за границу 10 руб.

Каждый подписчикъ можеть присылать въ реданцію газеты осттуда» не болбе 3-гъ разь въ месиць вопросы о минувшемъ, настоящемъ и будущемъ для постановки изъ въ сеансовыхъ организаціяхъ. Получаемые на вопросы отвъты и совъты «Оттуда» изумительно върны, и реданція получаеть массу благодарностей, которыя могуть быть высланы по первому требованію.

ВЕЗПЛАТНО на выборь въ видъ премін: или гамольченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы фотосхемы для ліченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы фотосхемы для ліченія внушеніемъ. КРОМЪ ТОГО, каждый подписчикъ получить при подпискъ билеть для безплатнаго постыщенія одного ванрытаго засъданія нружка «Спиритуалистовъ-Догматиковъ».

Первыя двъ премін и билеть выдаются и высылаются сейчась ме; за упаковку и за пересылку премій въ предълахъ Европейской Россій прилагать, кромъ подписной платы, по 40 коп., а въ Азіатскую-Россію по 80 коп.

Подписка принимается въ реданців: Москва, Храмъ Спасителя, Обыденскій пер., д. Ковригина. Телефонъ № 91-37; въ конторъ Н. Печковской, Москва (Петровскія линів); во всёхъ магазинахъ «Новаго Времени», Вольфа, Карбасничова и другихъ.

#### **ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИЖКА**

Анатолія Быкова.

#### COHE H ELO SHUAFHIE

ВЪ ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ ЖИЗНИ.

Психо-физіологическій этюдь.

Ц. 39 коп., съ перес. 45 коп., над. пл. 55 коп. Москва. бл. Храма Спасителя д. Ковригина, редакція журнала «Спиритуалисть».

### продолжается подписка на 1910 годъ

на иллюстрированный журналъ

# "CM 5 A BI A M BI CAH"

Пятый годъ изданія (Витсто "Голоса Всеобщей Любви").

Основная задача журнала, имѣющаго чрезвычайно широкую программу, указать практическіе методы, заимствованные изъ древнихъ, средневѣковыхъ и современныхъ оккультныхъ (тайныхъ, сокровенныхъ) наукъ и изъ наблюденій людей, добившихся изъ ничтожества крупнаго матеріальнаго и общественнаго положенія, къ улучшенію личной жизни, къ достиженію счастья, успѣха, сповомъ, всего желательнаго, равно какъ и къ устраненію всѣхъ препятствій, неудачъ, лишеній, скорбей и т. под., а затымъ дать опять таки чисто практическіе же способы къ развитію въ себѣ каждому скрытыхъ психическихъ силъ и къ примѣненію ихъ въ дъйствительной жизни.

Начало жизни—мысли: онъ служать проводникомъ въ область здоровья, знанія и счастья, поэтому нашъ журналь ставить своею задачею—дать все, что способствуеть правильному здоровому воспитанію мысли, въ какой бы области она не проявлялась: будь передъ нимъ влюбленный юноша, будь изобрѣтатель, будь ищущій счастія въ работѣ надъ землею, будь подвижникъ духа, будь ученый, будь ученикъ, будь государственный мужъ, будь больной, будь совершенно згоровый человѣкъ, будь молодая женщина-мать, будь юная дѣвушка и т.д., й т. д. Всѣ они найдутъ въ «Смѣлыхъ мысляхъ» массу полезнаго, необходимаго, незамѣшмаго для нихъ.

Особенно будуть разрабатываться журналомъ слъдующие четыре отдъла: а) сила духа, б) сила мысли и духовной энергіи, в) духовная и физическая красота, и здоровье, и г) нормальныя формы отношенія къ людямъ.

52 №№ Цвна 3 руб. 60 кмп. съ доставкою и пересылкою.

При подпискъ двъ безплатныхъ преміи: «Автофиксаторъ» для развитія въ себъ силы воли в «Энергофиксаторъ» для развитія въ себъ психическихъ силъ взгляда, послъдній звляется основною частью привилегированнаго 2-го іюля 1909 года Отдъломь Промышленности при Министерствъ Торговли и Промышленности по Охранительному Свидътельству за № 35267 «прибора для гимнастики глазъ».

На пересылку премій, наклесиныхъ на полотив и на упаковку ихъ прилагать въ предвлахъ Европейской Россіи—40 коп., а въ Азіатскую Россію—80 коп.

Подписка прынимается въ редакціи: Москва, Храмъ Спасителя, Обыданскій пер., д. Ковригина. Телефонъ 91—37; въ конторъ Н. Печковской, Москва, (Петровскія линіи); во всъхъ магазинахъ «Новаго времени», Вольфа, Карбасникова и у другихъ. РЕДАКЦІЯ "СМЪЛЫХЪ МЫСЛЕЙ", желая поставить свой органь въ дѣлѣ изслѣдованія оккультныхъ утилитарныхъ знаній на желательную высоту, намѣрена привлечь своихъ уважаемыхъ читателей къ цѣлому ряду практическихъ опытовъ, прося ихъ отнестись къ таковымъ съ возможною любовью, тщательностью и вниманіемъ, — словомъ со всѣми тѣми чувствами, которыя сопровождаютъ всякое добросовѣстное изслѣдованіе:

Прежде всего мы начнемъ съ изслъдованія всей такъ-называемой области герметической медицины — вліянія заговоровъ и симпатическихъ средствъ, — предварительно изслъдовавши гипнотизмъ, самовнушеніе и магнетизмъ, какъ такія части оккультной области, которыя болъе всего могутъ быть полезны человъчеству.

Затъмъ мы перейдемъ къ иэслъдованію попутно электро-гомеопатіи и гомеопатіи.

Для указанныхъ выше опытовъ, мы вошли и продолжаемъ вступать въ соглашение съ очень опытными и испытанными гипнотизерами, магнетизерами, какъ Россіи, такъ и Франціи, и съ наиболъе извъстными русскими знахарями и лъчащими, такъ называемыми, симпатическими средствами и заговорами.

Планъ, по которому будутъ вестись наши опыты, мы выработали слѣдующій: давши — послѣ статьи: «Что должно знать каждому оккультисту?» — сжатый очеркъ аллопатическаго, гомеопатическаго и герметическаго лѣченія съ оккультной точки зрѣнія, ежемѣсячно при послѣднемъ № журнала, мы будемъ высылать нашимъ годовымъ подписчикамъ, т.-е. внесшимъ полную подписную плату \*), особымъ безплатнымъ приложеніемъ тотъ или другой предметь для производства опыта, съ указаніемъ его примѣненія. — и будемъ просить нашихъ читателей добросовѣстно испробовать его на себѣ или на близкихъ имъ людяхъ и въ теченіе мѣсяца сообщить о результатахъ наблюденія. — давши свое заключеніе возможно точно и правдиво.

Вотъ и все.

Съ № 4 журнала «Смълыя Мысли» мы разошлемъ НАМА-ГНЕТИЗИРОВАННЫЙ ПРЕДМЕТЪ ДЛЯ ВЫЗЫВАНІЯ У СЕБЯ ЖЕЛАТЕЛЬНЫХЪ СНОВИДЪНІЙ И ДЛЯ ИЗЛЪЧИВАНІЯ НЪКОТОРЫХЪ ФОРМЪ ГОЛОВНОЙ БОЛИ.

<sup>\*)</sup> Поопъднее необходимо въ виду того, чтобы опыты производились по извъстной системъ оезо всякихъ перерывовъ

#### РЕДАКЦІЯ ЖУРНАЛОВЪ

"СПИРИТУАЛИСТЪ", "СМЪЛЫЯ МЫСЛИ"

и газеты "ОТТУДА"

и "КРУЖОКЪ СПИРИТУАЛИСТОВЪ-ДОГМАТИКОВЪ" поздравляетъ: первая — своихъ уважаемыхъ читателей, а второй — собратьевъ по духу и убъжденіямъ

### Съ Новымъ годомъ,

и выражаютъ имъ пожеланія всего лучшаго въ наступившемъ году.

### Съ новымъ истиннымъ, постояннымъ счастьемъ!..

Съ новымъ годомъ, дорогой читатель!

Съ изстари по установившемуся обычаю принято это привътствіе

сопутствовать всевозможными пожеланіями.

И поэтому, обыкновенно, съ этимъ поздравлениемъ высказываются самыя разнообразныя, самыя разнохарактерныя и въ огромномъ большинствъ случаевъ самыя непродуманныя пожеланія.

Желають выиграть 200.000.

Желають лучшаго здоровья.

Желають исполненія всехь желаній.

Желають «новаго счастья».

И послѣднее пожеланіе въ данномъ случаѣ является пожалуй самымъ мудрымъ пожеланіемъ, свидѣтельствующимъ о томъ, что ни одинъ человѣкъ не можетъ удовлетвориться находящимся въ его рукахъ удѣломъ, каковъ бы~онъ ни былъ.

А съ другой стороны это пожелание свидътельствуеть о томъ, что истиннаго счастья и вслъдствие этого постояннаго счастья на земль не существуеть.

Но такъ ли это на самомъ дълъ?

Воть вопросъ, по поводу котораго мић хочется сказать ифскольно словъ.

Есть ли на самомъ дълъ или нъть на землъ истиннос и постоянное счастье?

4 Я глубоко увъренъ, что мой терпъливый читатель на этотъ разъ подарить меня саркастической улыбкой и осудить за то, что я пережевываю старый, какъ весь міръ, вопросъ.

Вопросъ, который не только въ мудрыхъ философскихъ трактатахъ, но даже въ дътскихъ сказочкахъ, хрестоматияхъ давнымъ давно выръшенъ и давнымъ давно извъстно, что истинисто, а тъмъ болъе постоянного счастья во вселенной не существуетъ.

И только дишь наивные люди, върующе въ догматы своей собственной религи говорять, что счастье только лишь тамъ, седъ изкъ ни печали,

ни болѣзни, ни воздыханія», да и то только лишь для тыхь, кто сумѣль заслужить его добрыми дѣлами, а въ огромномъ большинствѣ случаевъ цѣлымъ рядомъ тяжелыхъ испытаній, страданій и т. д., и т. д.

Но будеть ли правъ мой дорогой оппоненть, если онъ терпъливо прочитаеть исторію одной моей встръчи, эпопею одной человъческой души, а затъмъ коротенькій результать моихъ личныхъ наблюденій.

Въ бытность мою въ университетъ мнъ пришлось особенно близко сойтись съ однимъ почти одинаковыхъ со мной лътъ студентомъ-филологомъ.

Грузинъ по происхожденію, глубоко православный по религіи, онъ

быль отпрыскъ очень древней княжеской грузинской фамили.

Обратилъ онъ на себя мое вниманіе, какъ и вниманіе многихъ въ то время, своей исключительною, нѣсколько необычною для студента моего времени, религіозностью.

Онъ былъ старше меня лътъ на 5 или на 6, если не больше.

Я въ то время находился въ періодѣ того духовнаго броженія и исканія, которое, какъ нѣкотораго рода естественный психофизіологическій процессъ, въ огромномъ большинствѣ случаевъ приводить къ какому-нибудь болѣе или менѣе опредѣленному берегу; а такъ какъ я уже въ то время имѣлъ очень большой наклонъ къ оккультнымъ и спиритуалистическимъ исканіямъ—съ одной стороны, а съ другой, передо мной возставали во всей своей силѣ теоріи современныхъ мнѣ позитивистовъ и реалистовъ западной философской школы, то, само собою разумѣется, всякое выпуклое явленіе жизни рго и contra теоріи о духовныхъ жизненныхъ началахъ особенно приковывали мой шатающійся умъ.

Будучи совершенно незнакомъ съ заинтересовавнимъ меня коллегой, я всъми способами старался получать о немъ всяческія свъдънія

и искать возможности сойтись съ нимъ.

Первый отзывъ, который я получилъ объ Ильѣ Накашидзе, такъ звали интересовавшаго меня студента, былъ чрезвычайно нелестный для него:

«А Богъ его знаетъ, не то идіотъ, не то блаженный жрать нечего, сапоги по очереди у товарищей занимаетъ, а доволенъ и счастливъ больше. чъмъ легендарный Крезъ», — говорили одни.

«Сумасшедшій», аттестовали Илью другіе.

«Занимается чернокнижіемъ, Встъ таракановъ и дълаетъ фальшивыя деньги», злобно пронизировали третьи.

И очень, очень немногіе говорили о немъ чуть ли не съ благоговъ-

ніемъ.

Но всѣ эти отзывы ни на одно мгновеніе не охлаждали моихъ попытокъ къ сближенію съ Накашидзе, а наобороть, всячески укрѣпляли меня въ послѣднихъ.

Но Накашидзе быль для меня совершенно неуловимъ.

Застать его на квартиръ въ ветхомъ деревянномъ мезонинъ дома священника церкви Андріана и Натальи на 1-ой Мъщанской было ръшительно невозможно.

Въ факультетской аудиторіи еще того меньше.

Единственно гдв его можно было поймать, это въ церкви.

Но стоило только увидать Накашидзе молящимся, чтобы у васъ отпа дало всякое желаніе безпоконть его своей навязчивой фигурой: когда Накашидзе стоиль въ храмъ, именно стояль, потому что никто не видаль его молящимся въ буквальномъ смыслъ этого слова; видъть это блъдное обрамменное курчавой бородкой лицо съ закрытыми глазами (я въ теченіе

почти 30-лътняго знакомства моего съ Накашидзе никогда не видалъ его стоящимъ на молитвъ съ открытыми главами), чтобы у васъ парализовалось самое ръшительное намъреніе подойти къ нему и сказать товари-

щеское привътствіе.

А въ особенности, если принять во вниманіе то обстоятельство, что при нѣсколько внимательномъ наблюденіи за лицомъ этого загадочнаго человѣка въ церкви, можно было довольно часто наблюдать, какъ изъподъ длинныхъ черныхъ рѣсницъ его красивыхъ глазъ катились тонкія струйки молитвенныхъ слезъ.

Послѣднее обстоятельство, по крайней мѣрѣ у меня, парализовало всякое желаніе познакомиться съ Ильей паже по выхолѣ изъ пеокви.

Не знаю, быть можеть, это было результатомъ моего исключительнаго взгляда на Илью, но я съ нимъ познакомиться при обычныхъ условіяхъ жизни не могъ.

А между тымъ, какъ нарочно до-меня о немъ доходили самые пора-

зительные разсказы.

Говорили, что Илья, познакомившись съ одной изъ женщинъ Цвътного бульвара (въ то время этотъ бульваръ пользовался очень нелестной репутаціей), такъ сумълъ повліять на нее, что она навсегда бросила свой ужасный промысель, и первое время нъсколько мъсяцевъ ей помогалъ исключительно только Накашидзе, содержавшій себя, мать и больную сестру только лишь уроками. Потомъ эта женщина открыла прачешное заведеніе и, слъдуя воспитательнымъ указаніямъ Ильи, вышла замужъ и такъ устроила свою жизнь, что имъла небольшія средства на черный день.

Говорили, что Илья не пропускаеть ни одного бъдняка, который

обращается къ нему за помощью на улицъ.

Разсказывали, что Илья ходиль въ нѣкоторые ночлежные дома, городскія богадѣльни, заводиль знакомство съ совершенно безродными бѣдняками, стариками и старухами, читаль имъ различныя книги, вель бесѣды.

Передавали, что какъ-то разъ въ концъ зимы совершенно случайно

Плья забрель въ камеру мирового судын.

Разбиралось дѣло по обвиненію молодого мальчугана лѣть 18—19, единетвеннаго сына престарѣлой больной женщины, которая была туть же на судѣ, и когда мировой судья вынесь приговоръ, по которому мальчуганъ долженъ быль заплатить или 25 р. денегъ, или подвергнуться двухнедѣльному аресту и когда,—услыма этотъ приговоръ,—старая женщина съ отчаяннымъ воплемъ упала на кодѣни, прося то судью, то находящуюся въ камерѣ публику помочь ей въ этомъ дѣлѣ, такъ какъ внести денъги по суду она не можетъ—у нея ихъ нѣтъ; а заключеніе сына въ тюрьму—такой ужасный фактъ для нея, который она рѣшительно не въ состояніи пережить,—Накашидзе выдѣлился изъ/публики, подошелъ къ судъѣ и заявилъ, что онъ черезъ часъ внесетъ за приговореннаго по суду 25 рублей.

А такъ какъ у него не было въ карманъ ни копейки денегъ, то онъ отправился въ ближайшую ссудную кассу, заложилъ тамъ свое новенькое зимнее пальто и какъ въ камеру, такъ затъмъ и домой, вернулся въ одномъ

легонькомъ пиджачкъ.

Очень многое говорили въ этомъ направлении, но что особенно поражало всехъ и каждаго изъ близко знавшихъ Накашидзе, это то, что ему всегда и вездъ и во всемъ, будто, страшно везло.

Лучшіе ли уроки-они у Накашидзе.

Лучшія ли какія работы,—въ то время очень часто приглашались студенты-филологи норректировать редактировавшіяся Катковыму «Московскія Вѣдомости», а нѣноторымъ изъ нихъ предлагались даже и коекакія публицистическія работы, ихъ непремѣнно получалъ Наканидзе.

Мало этого, никто никогда Накашидзе, жившаго такой необычайной жизнью,—человъка безо всякихъ средствъ въ буквальномъ смыслъ этого слова и, кромъ этого, обязательно помогавшаго кому-нибудь изъ своихъ товарищей, не видалъ печальнымъ, встревоженнымъ, упавшимъ духомъ.

Пессимизмъ и мизантропія были совершенно недоступны и непонятны

этому странному, загадочному чолевъку.

Но не слъдуетъ думать, что Накашидзе обладалъ такими альтруистическими наклонностями только лишь въ одномъ опредъленномъ направлении.

Ничуть не бывало.

Накашидае ужасно боялись тѣ изъ студентовъ, которые воспитывали среди товарищей всякаго рода политическія движенія.

Устраивая различнаго рода въ этомъ направленіи бесѣды, вечеринки, собранія, они боялись Накашидзе больше, чѣмъ агента сыскной полиціи, потому что стоило только появиться на такое собраніе Накашидзе, чтобы вся органивація безвозвратно, навсегда ликвидировала всѣ свои дальнѣйшія функціи.

Происходило это обыкновенно такимъ порядкомъ: приходилъ Накашидзе, помъщался гдъ-нибудь въ отдаленномъ уголкъ хозяйской комнаты и высиживалъ неподвижно цълые часм, будь это далеко за полночь, будь это первые лучи наступающаго утра,—овъ все сидълъ.

Но лишь только все было переговорено, лишь только приступали къ какому-нибудь окончательному ръшению, поднимался Илья, выходилъ на средину, устремлялъ свои ласкающіе голубые глаза на оторопъвшихъ товарищей, и лилась дивная, чудная ръчь «грузинскаго пророка», какъ его въ шутку называли товарищи.

И какое поразительное, потрясающее впечатление производили

на окружающихъ его слова.

Сначала недоумъвали; потомъ готовились услыхать авторитетное возражение противъ цълаго ряда произнесенныхъ за вечеръ горячими головами страстныхъ, зажигательныхъ ръчей, призывавшихъ къ борьобъ, къ ниспровержению, къ кровавой расправъ, къ тренировкъ для выстръловъ безъ промаха (тогда о бомбахъ почти что не говорилось); одни ругались, властно кричали Илъъ, что все уже-кончено, говорилъ бы во-время, переръщать поздно; другіе—просили скоръе переходить къ цъли; а потомъ дивныя волны спокойнаго, безмятежнаго оратора овладъвали всъми.

Все стихало.

Все охватывалось неземнымъ вліяніемъ неземного человъка.

А Накашидзе говориль только лишь о любви.

Не слышло было въ сго ръчи возраженій и упрековъ: не носила она въ себъ полемическаго характера; просто это была горячая проповъдь случайнаго проповъдника на великую тему о христіанской любви: о любви по духу Евангелія; о любви созидательной, приводящей къ въчному счастью; о любви, которая одна лишь только можетъ устроить, умпротворить, усовершенствовать.

И эта проповедь, разгораясь, развертываясь, какъ яркіе лучи восходящаго содица после мучительнаго мрака темной ночи, мятежной ночи, охватывала сердца окружавшихъ его.

И кончалось все это тыть, что иные съ глазами, полными слезъ;

иные, понуро опустивши голову, уходили съ собранія съ разлетьвшимися планами, съ поколебленными решеніями.

И многіє никогда уже не возвращались на нихъ.

Не любили вожаки за это полусумашедшаго студента.

Нъсколько разъ пытались побить его, но ръшительно ни у кого

не подымались руки на Илью.

И было принято твердое рѣшеніе—всячески скрываться съ такими дѣлами отъ «Божьяго дурачка» и ни подъ какимъ видомъ не пускать его на эти собранія, если бы онъ провѣдывалъ о нихъ...

Наконецъ, случай для моего знакомства съ Накашидзе представился.

Въ то время широко заговорили и въ печати, и въ обществъ о заражени одного изъ студентовъ университета какой-то страшной формой

заболъванія, напоминающей собою ветхозавътную проказу.

Подробно писали о томъ, какъ этотъ студентъ заразился въ одной безпомощной семьв, прівхавшей откуда-то издалека, которой онъ благодітельствоваль; писали о томъ, какъ его взяли съ квартиры и пом'встили въ спеціальномъ баракв при одной изъ московскихъ больницъ; писали о грозящей опасности отъ этой болівни цілье фельетоны; приводились справки о ходъ, характеръ, развитіи этой болівни по стариннымъ манускриптамъ и по библейскимъ изслідованіямъ.

Герой этого переполоха быль никто иной какъ Илья Накашидзе.

Какъ и всегда водится въ такихъ случаяхъ все дъло оказывается было раздуто газетными работниками, построившими свои предположения на бъгломъ первоначальномъ осмотръ больного.

Накашидзе схватилъ не проказу, а довольно затяжной формы ка-

кую то очень сложную и очень упорную мокнущую экзему.

Въ качествъ студента-медика я проникъ къ Ильъ довольно быстро. И что меня особенно поразило, такъ это то удивительное спокойствіе этого человъка, та безмятежность, которыя, если такъ можно выразиться, жгли своей возвышенной искренностью всякаго, кто, глядя на страшно изуродованное болъзнью лицо Ильи, покрытое какой-то ужасной мокнущей корою, выражаль ему свое сочувствіе и сожальніе.

А когда стоявшая передъ нимъ мать, обливаясь слезами, вслухъ высказывала ему свои опасенія, онъ ей съ върой, да этого мало сказать съ върой, а съ чъмъ то болье высокимъ, болье захватывающимъ,—такого слова для опредъленія этой сознательности я въ русской рычи не нахожу,— онъ

говорилъ:

— Да что вы, мама, чъмъ можетъ быть для Христа какая-то «экзема», когда для Него ничто было разложение мертваго тъла Лазаря!... Милая мама, помни: во мнъ Христосъ, а съ Нимъ никогда, ничего, ръшистельно ничего, опаснаго случиться не можетъ»...

Но нужно было слышать, какъ это говорилось...

И Илья былъ правъ: виъсто показанныхъ прогнозомъ бользни долгихъ мучительныхъ мъсяцевъ, а быть можетъ и лътъ физическаго и моральнаго страданія отъ этой страшной маски на лиць,—Плья, къ удивленію всего медицинскаго персонала и знакомыхъ, черезъ двъ недъли преспокойно посъщалъ уроки, университетъ и церкви.

Будучи въ то время охваченъ непреодолимымъ влеченіемъ къ изследованію всевозможныхъ оккультныхъ теорій и гипотезъ, я рѣшилъ во что бы то ни стало дешифрировать, если такъ позволено будеть мнѣ выразиться,

эту загадочную натуру.

И это миѣ удалось.

Илья, какъ и вб всемъ, и здѣсь сказался человѣкомъ чрезвычайно идейнымъ, возвышейнымъ.

Онъ всей свой мощной натурой сразу охватилъ меня, сразу привлекъ къ себъ, и я на этотъ разъ чрезвычайно рельефно отчетливо понялъ ту таинственную, загадочную для меня поспъшность, съ которой ученики Божественнаго Спасителя міра бросали съти рыболововъ, столики сборщиковъ податей, словомъ всъ свои обычные заинтій и труды и шли вслъдъ за Нимъ.

Короче сказать, я сдълался первымъ послъдователемъ и ученикомъ, казавшагося мнъ до этого времени загадочнымъ, Накашидзе.

И вотъ что я узналъ:

...Долго старые грузины Григорій и Надежда не имѣли дѣтей, а богатства у нихъ были очень, очень большія. И что особенно досадно было, ближайшіе родственники, которымъ должны были перейти эти богатства, были, правда, бѣдные, но очень нехорошіе люди.

И не только старики Накашидзе, но даже и весь поселокъ очень боялись перехода этого состоянія въ руки испорченныхъ дътей стараго Лазаря Накашидзе, —брата отца Ильи.

И воть старая Надежда Накашидзе стала день и ночь молиться Пречистой Маріи, о томъ, чтобы Она дала ей, какъ той праведницъ женъ человъка изъ Рамаф-имъ-Цофима съ горы Ефремовой, которая, какъ говорить библейская исторія, родила великаго пророка Израильскаго Самуида, и въ порывъ страстнаго желанія Надежда объщалась отдать новорожденнаго кому бы вы думали?... Въ поводыри старому слъпцу.

Очевидно, просьба Надежды была услышана Богомъ, и въ одно прекрасное время въ семъв Накашидзе родился Илья.

Радости и восторгамъ, казалось, не было конца.

Разсказывали очень много о попыткахъ родственниковъ Накашидзе сгубить маленькаго Илью, но Илья потомъ не особенно довърялъ этимъ росказиямъ.

Растетъ мальчикъ годъ, другой, третій, четвертый, пятый, шестой, седьмой, все обстоить благополучно.

Мать о своемъ объщаніи, какъ-будто, забыла.

Воспитываетъ мальчугана въ духѣ и укладѣ богатыхъ грузинскихъ семей, конечно, въ христіанскомъ вѣроисповѣданіи, но, необходимо замѣтить, грузины—вообще не отличаются большой религіозностью, и, конечно, Илья свое религіозное воспитаніе получаль, какъ и всѣ.

Ходилъ въ церковъ, когда его водили; молился, когда ему объ этомъ говорили, и на молитвъ читалъ тъ молитвы, которымъ его учили.

Въ одно прекрасное время старая Надежда видитъ сонъ, что будто приходитъ къ ней какой-то старикъ и говоритъ!

«Ну воть и ослъпъ, давай миъ твоего сына».

Надежду ударило, какъ громомъ; она вспомнила свое объщание, вскрикнула и проссулась.

Но потомъ, пораздумавни, ръшила, что все это пустяки.

Мѣсяца черезъ два сонъ повторился.

Она со слезами на глазахъ разсказала о немъ и объ его мотивахъ своему мужу Григорію.

Услыхавии это, старый грузинъ пришелъ въ страшное неистовство и категорически заявилъ, что онъ, если бы даже Самъ Богъ пришелъ за его ребенкомъ, никогда ни за что не допуститъ жену выполнить свое безумное, безравсудное объщание.

И когда Надежда пыталась было возразить своему мужу, то онъ запальживо отвътилъ ей, чтобы она никогда не смъла ему напоминать объ этомъ, такъ какъ онъ самъ сумбетъ ответить за невыполненія объщанія

его жены, если его тамъ будутъ спрашивать объ этомъ.

И съ этого рокового объясненія, въ Григорія какъ-будто вседился обсъ: онъ не только не пускалъ своего сынишку съ матерью въ церковь, но даже выражалъ видимое неудовольствіе, когда мать пріучала его мощться дома.

Прошло года два; въ семъъ Накашидзе все было спокойно.

Изъ молодого Ильи вырабатывался самый заурядный грузинъ съ несимпатичными замашками богатаго, не знающаго удержку, князька, бравировавшаго подъ вліяніемъ своего отца своимъ невъріемъ и полною возможностью все купить и продать.

Богатство стараго Григорія пріумножалось; стада и виноградники вызывали глухую, худо скрываемую, зависть у сосъдей Накашидзе и у его потерявшихъ всякую надежду на его собственность родственниковъ.

Надежда отчасти поуспокоилась, отчасти, пожалуй, позабыла о воемъ роковомъ объщании, только какъ-то разъ, поздно вечеромъ, она тихо изъ виноградника возвращалась въ свой домъ:

Шла, задумавшись.

Весь этотъ день какъ-то ей было не по себъ: какъ-будто нездоровилось,

какъ-будто тосковалось, какъ-будто о чемъ-то больло сердце.

Нужно замѣтить, что на югѣ ночь падаетъ почти моментально, но этому мракъ наступающей темноты кажется особенно густымъ особенно тяжелымъ, и Надежда особенно не любила, по какому-то необъяснимому чувству, когда этотъ мракъ застигалъ ее внѣ дома, хотя бы она была на разстоянии двухъ шаговъ отъ него, поэтому она, гдѣ бы ни была, всегда заблаговременно «засвѣтло» торопилась возвратиться домой.

Здѣсь же какъ-будто какая-то роковая сила обворожила ее и, несмотря на то, что до ночи оставалось какихъ-нибудь 5—10 минутъ, она медленно ходила между кустами жирнаго краснаго винограда почти въ версть отъ

своего дома.

Вдругъ упала тьма; Надежда, вспомнивъ и свой страхъ, и свой споконъ ея въка установившійся обычай, слабо вскрикнула й торопливо побъжала въ домъ, но не туть то было: не успъла она сдълать итсколько шаговъ, какъ изъ-за кустовъ блеснулъ какой-то яркій фосфорическій свъть; и ужъ она въявъ увидала передъ собой того старика, который итсколько лътъ назадъ являлся ей во сить.

Стоитъ такъ грозно, властно передъ ней, прожигаетъ ее насквозь своими глазами и спрашиваетъ:

«Ну что же ты отдашь мить своего сына?»

Надежда беззвучно упала на колъна и говоритъ:

«Прости меня, святой отець, я не въ силахъ это сдалагь! Мой Григорій слышать не хочеть объ этомъ».

«Ну тогда, я самъ возьму его», грозно проговориль старикъ и мгновенно исчезъ.

И почти въ то же время по направлению къ дому блеснулъ свътъ, одинъ, другой, третій; послышались ружейные залпы; затъмъ вспыхнуло какое то большое пламя, послышались крики, вопли...

Надежда, какъ стояла, такъ замертво и упала межъ кустами.

Когда она пришла въ себя, то увидала себя дежащей въ кустахъ, но не одну, а съ преждевременно появившимся на свътъ ребенкомъ дъвонкой—сестрою Ильи.

Когда она послѣ продолжительныхъ криковъ о помощи, приподняла голову и взглянула въ сторону дома, то тамъ стелился по землѣ лишь гу-

стой дымъ, видивлись законтвещіе остовы кирпичныхъ печей и слышалось жалобное блеяніе ивсколькихъ козъ и овець, и перемвщающійся лай собакъ.

Снова-глубокій обморокъ.

Однимъ словомъ, благодаря чьему-то набъгу, Григорія убили, все имъніе разорили и въ заключеніе безслъдно исчезъ молодой Илья.

И обезумъвшая отъ ужаса Надежда съ только что родившимся ре-

бенкомъ осталась одна на разрушенномъ, сожженномъ пепелищъ.

Самъ Илья не помнить момента нападенія на домъ его отца и на него. Въ памяти у него сохрайнлея только лишь тотъ моменть, когда его безпомощнаго съ переломленной правой рукой подняль на днъ ушелья старый дряхлый слъпой мингрелецъ, наткнувшись на него съ собакой.

Собака, очевидно, привела къ нему своего хозяина, тревожнымъ лаемъ вызвала чувство въ Ильъ. Мингрелецъ бережно поднялъ мальчика и частью на рукахъ, частью Илья еле передвигалъ ногами самъ—привелъ его къ себъ въ хижину, положилъ на свою кровать; кое-какъ, какъ только могъ это сдълать слъпой, стянулъ ему межъ лубками сломанную руку, и когда Илья отъ ужасной боли впалъ въ безпамятство, онъ влилъ ему въ ротъ нъсколько капель кръпкаго винограднаго вина.

Долго Илья лежаль въ хижинъ стараго Даніила.

Кто этотъ Даніилъ, откуда, наконецъ въ какой странѣ и на какомъ разстояніи онъ находился отъ родного гнѣзда Ильи, ни самъ Илья, ни Даніилъ разрѣшить не могли.

Только лишь по догадкамъ, да по умозрительной логикѣ стараго слѣпца можно было предположить, что Илья быль похищенъ изъ родного гнѣзда, что его везли или оглоушеннаго или впавшаго въ безпамятство по кавказскому обычаю «на торокахъ» привязаннаго къ сѣдлу, а затѣмъ похитители, быть-можетъ испугавшись погони, или, быть-можетъ, желая отдѣлаться отъ непосильной ноши, безжалостно бросили бѣднаго мальчика въ глубокое ущелье.

Мъсяцевъ черезъ шесть-восемь могъ вставать Цлья на ноги и по-

немногу прогуливаться съ старымъ Даніиломъ.

Ствпой старикъ, очевидно, одинъ изъ тайныхъ кавказскихъ подвижниковъ духа, еле пробавляясь самъ скуднымъ запасомъ корнеплодовъ. все несъ своему больному гостю.

Но, самое главное, что случилось за этотъ самый ужасный, самый тяжелый, но въ то же время и самый великій, самый радостный періодъ въ жизни Ильи, это быль, по его словамъ, моментъ его полнаго возрожденія, его полнаго обновленія духомъ.

Прежде всего старый Даніиль научиль Илью молиться.

«Молитва,—говерилъ Илья,—наша была коротка по словамъ, но изумительно прододжительна и обильна по духу».

Даніилъ мив говорилъ, - разсказывалъ Плья:

«Сынъ мой, если хочешь быть счастливъ вездѣ и повсюду: если хочешь быть доволенъ и, живя на землѣ, жить въ царствѣ Бога живаго, проси Его только лишь объ одномъ, чтобы онъ пришелъ въ твое собственное сердце.

Жилъ въ немъ, управлялъ всъми твоими начинациями, помыслами, стремленіями, чтобы ты самъ все предоставилъ Ему и только лишь тщательно охранялъ Его храмъ, Его вмъстилище. Его сосудъ—свое собствен-

ное тъло.

Если Онъ придеть къ тобъ, а приходъ Его зависить отъ искренности твоей молитвы и отъ въры въ Него, то все остальное придетъ сейчасъ эксе, сію минуту, само собою; и безгрѣшность, и любовь, и всѣ начала, созидающія спокойную, мирную, личную жизнь»...

Даніилъ говорилъ мнѣ, незнающему Его Божественнаго Евангелія: «Илья, попомни мое слово, лишь только Онъ придеть въ твое сердце, лишь только Онъ отворитъ въ него двери, ты получишь все, что доступно для блага человѣка.

Не думай, Илья, что Богъ живетъ только лишь на небъ или въ

церквахъ, нътъ!..

Не думай, Илья, что, человъкъ, который ищетъ прежде всего благъ земли, а потоль Его, когда-либо получитъ желаемыя блага.

Не думай, Илья, что отдалившись отъ Христа, ты найдешь воскресеніе и жизнь»...

Н я началъ молиться.

Я началъ горячо, жизненно, отрадно, любовно молиться Ему.

II скоро, о, какъ скоро Онъ пришелъ ко мнъ.

Однажды рано утромъ Даніилъ ушелъ въ горы; а я всталъ и, обливаясь слезами отъ тоски по матери и по отцъ, не зналъ, какъ говорится, куда дъваться.

Слезы лились градомъ и ръшительно душили меня.

Отчаяніе, какъ тяжелый камень, давило мив грудь.

Я не зналъ, что дълать съ самимъ собою.

И вдругъ на мой полный самой ужасной скорби, самаго невыносимаго страданія вопль: «Господи, да приди же ко мнѣ, хотя на одно мгновенье!», я почувствоваль, какъ всколыхнулось мое сердце, жакъ грудь переполнилась неземнымъ восторгомъ; по тѣлу разлилась какая-то радостная теплота. Все озарилось лучами ласкающаго розоваго свѣта, и я сразу почувствоваль, что со мною Онъ; что Онъ въ моемъ собственномъ сердцѣ; что Его благотворное дыханіе слилось съ моимъ дыханіемъ; что Его присутствіе, какъ цѣлительный бальзамъ, воскресило всю мою душу.

Съ этого мгновенія я сразу почувствоваль, что воскреуь для новой жизни; что ожиль для другихь начинаній; что меня прежияго, бъднаго, жалкаго ребенка, одинокаго нъть, что я не одинь, а со мною Онь.

Когда вернулся старый Даніиль, я съ крикомь радости, съ крикомь

восторга сказалъ ему: .

— Святой отецъ, Онъ пришель ко мнъ... Онъ со мною!

И старикъ опустился со мной на колѣни, и мы, вмѣстѣ рыдая, орошая лица потоками слезъ,—я—юными, а онъ—старческими, омыли Его пречистыя ноги и встрѣтили въ преддверіи своего собственнаго сердца.

- Теперь, сказалъ старый Даніилъ, ты получинь все, о чемъ Его

ни попросишь, ибо Онъ съ тобою.

. И дъйствительно менъе чъмъ черезъ полгода, выйдя на дорогу, мы встрътили караванъ путниковъ съ нашей стороны, которые знали моего отца; знали мою мать и которые чрезвычайно охотно уступили просьбамъ моимъ и стараго Даніила и взяли меня съ собою.

Когда я прибыль домой, обновленный Его присутствиемь во мить окрыленный самой глубокой, самой великой втрой въ Него, я нашель свою мать въ самойъ ужасномъ положении.

Оказывается; въ ту роковую ночь подверглось хищинческому

набъту все наше селеніе.

Все было разграблено, сожжено. Отецъ наповаль убить руженной пулей. Въроятно то же самое случилось бы съ матерью, если бы она не уцълъла въ виноградникъ.

Мать жила съ моей маленькой сестренкой въ какомъ-то шалашъ обгорълыхъ остатковъ нашего дома.

II когда появился я, она, —вмѣсто восторговъ, радости, —встрѣтила

меня съ какой-то мрачной, тупой улыбкой. Она была, безспорно, близка къ умопомѣшательству.

И воть я 11—12-тильтній мальчугань, возрожденный Его мощнымь, келикимъ присутствіемъ въ своемъ собственномъ сердцъ, сталъ вмъсть съ цею молиться о Его приходъ къ ней.

Молиться горячо, искренно, просто.

Онъ услыхалъ меня, и я впервые наблюдалъ, какъ Онъ поселился вь ея сердцв.

II удивительное дъло, я лишь наблюдаль тъ чудеса, которыми

сопутствовалось Его пребывание въ насъ.

Она совершенно воскресла.

Она забыла обиды своихъ враговъ.

Она лишилась всякой скорби.

У ней исчезли всъ заботы о завтрашнемъ днъ, такъ какъ Его благословеніе привлекало къ ней всегда все, что нужно ей было въ данный

Привлекало до поразительности, до нѣмого удивленія, до великаго

восторга.

Изсякали средства, — въ перспективъ были дни сплошной голодовки. Въ другое время мы, когда были одни безъ Него, въ припадкъ тчаянія были бы близки чуть не къ самоубійству, а теперь мы были спо-

Приходила просто, естественно, но чудно, по своей своевременности,

и мы видъли во всемъ Его великую, мощную руку.

Сколько было поразительныхъ-случаевъ въ этомъ направленіи ножно написать цълые томы, и всъ они отъ начала до конца только нишь служили бы живымъ подтверждениемъ того, что говориять и чему чилъ меня совершенно исчезнувшій съ моего горизонта старецъ Дашилъ.

Много разъ я изъездилъ и исходилъ потомъ все Закавказье, но уже больше не встръчалъ какъ роковой расщелины, такъ и хижины доропого мив старца.

Наконецъ, Господь, живущій въ нашихъ сердцахъ, показаль

миъ еще одно чудо.

Годы моего возраста быстро шли впередъ. Мить было около 16 латъ. Состоянія у насъ не было никакого. Наши владенія были захвачены братомъ моего отца, и мать, переживщая роковыя событія, ніп на одно мгновеніе не допускала мысли о каком'я-либо судбищ'я съ братомъ своего мужа.

А между тъмъ необходимо было заботиться обо миъ, о моемъ воспи-

таніи и образованіи.

При другихъ условіяхъ, при прежнемъ укладѣ жизни, мы должны были бы искать помощи сильныхъ людей, ихъ защиты и, такъ-называемой, протекціи.

Теперь мы не смъли и думать объ этомъ.

Мы не имъли права, да не только права, мы не могли по своему укладу, по своему сложившемуся міросозерцанію обойти Его, нашего неизм'єннаго Благод'єтеля, нашего в'єчно живущаго въ нашихъ сердцахъ расмятаго Христа.

А какъ сильна, какъ мощна, какой полнотой счастья, новыхъ силъ, духовнаго обновленія и благодати была полна эта молитва.

Сердце переполнялось неземнымъ тепломъ. Казалось, само небо приближалось къ нему.

Изъ глазъ лились слезы радости, восторга и наслажденія; а уста, уста, какъ малаго дитяти, склонившаго голову на грудь дорогого, любящаго отца, шептали не заученныя формулы, не чуждыя уму и сердцу стереотипныя фразы, а простыя рѣчи, обильныя не витіеватостью и краснорѣчіемъ, а простотою, любовностью и вадушевностью.

И сейчасъ же, когда только произносиль онь эти просьбы, когда онъ вель эту дивную бесёду съ Нимъ, онъ сейчасъ же чувствоваль, что его слышать, что его поняли, что ему отвётили тёмъ дивнымъ словомъ, тёмъ ангельскимъ языкомъ, той божественной рёчью, которая, какъ дивный аромать дыханія цвётка, чувствуется, переживается, горить въ сердцё,

въ пушъ во всемъ существъ, но не поддается описанию.

Утреннее общеніе съ Нимъ даеть человіку и силу, и спокойствіе, и увітренность, и поэтому, вітроятно, ап. Павель и говориль филиппійцамъ: «Радуйтесь всегда въ Господі и еще говорю—радуйтесь. Не заботьтесь ни о чемъ, но всегда въ молитві и прошеніи съ благодареніемъ открывайте свои желанія передъ Богомъ, — и миръ Божій, который превыше всякаго ума, соблюдеть сердца ваши и помышленія ваши во Христі Інсусі», — ибо прямымъ послідствіемъ этой молитвы всегда бываеть поразительная легкость души и нецередаваемая неземная радость, какъ это вполні вітро подмітиль и великій подвижникъ земли русской, о. Іоаннъ Кронштадтскій.

Вечерняя мелитва, вечерняя беста съ Нимъ, разговоръ о совершенныхъ дълахъ, благодарность и славословие за помощь, раскаяние въ совершенныхъ проступкахъ; хорошее раскаяние, искреннее, сердечное, простое, помните такое, какъ въ отдаленномъ дътствъ, когда вы, прижавшись къ любимой груди, обдаваемый ея теплымъ материнскимъ любовънымъ дыханиемъ, говорили ей просто, задушевно; когда изъ вашихъ глазълились слезы не страдания, не боязни, а искренняго сожащения о томъ, что вы обидъли ее своимъ непослушаниемъ, и когда вы говорили ей: «Милая, дорогая мамочка, прости, я никогда больше не буду дълать этого.»

И въ этой чудной, дивной бесёдё-молитве съ Нимъ, вы чувствуете, что Онъ услышалъ васъ, что Онъ простилъ васъ, что вы, по выражению того же подвижника приснопамятнаго о. Іоанна (Мысли христіанина, изданіе 1906 г. стр. 151), «часто днемъ бывая великимъ прешникомъ, вечеромъ, после молитвы я отходилъ на покой оправданнымъ и паче снега убъленнымъ благодатію Святаго Духа, съ глубочайшимъ миромъ и услажденіемъ въ сердце!»

И въ глубинъ вашей души сдышится Его кроткій, любвеобильный привътливый голосъ: «Прощаются тебъ гръхи твои, иди и впредь не гръ-

ши».

И снова счастье, дивное, чудное, свътлое счастье!...

Какъ я сказаль выше, я рекомендоваль это испытывать христіанамъ самыхъ различныхъ исповъданій, и всегда получались одни и тъ же результаты, подтверждающе, что для Него исть ни эллина, ни іудея.

Воть, дорогой читатель, что мив хочется пожелать тебв въ насту

пившемъ новомъ году.

Вотъ, о чемъ я искренно прошу и молю Его за тебя, мой дорогой другъ.

Это такъ чегко, такъ просто, такъ доступно.

Проси Его прійти къ тебъ и жди Его прихода скоро, быстро, неожиданно.

А когда Онъ придеть, то береги лишь въ нравственной чистоть свое

тьло, этоть дивный нерукотворный храмъ для Него.

Смотри на него такъ: если гръшно и кощунственно загрязнять храмъ. тоть храмь, который создань изь бездушнаго мертваго камня и который Онъ назваль только лишь «домомъ молитвы», то насколько грышные и кощунственнъе загрязнять нарушениемъ Его заповъдей тоть дивный нерукотворный, созданный только лишь Имъ Самимъ и вверенный тебе, твоему попечительству, - Его храмъ, - твое собственное тело, Его алтарь-

твое собственное сердие!

Но если бы ты и впалъ въ гръхъ противъ своей воли или по слабости своего характера 1), то не падай духомъ, а вспомни приведенныя выше слова дивнаго подвижника о. Іоанна и еще другого Іоанна, любимаго ученика Его, апостола любви (II гл. I посланіе ст. I), который такъ любовно, такъ просто говоритъ: Дъти мои! Сіе пишу вамъ, чтобы вы не согръшали; а если бы кто согръшилъ, то мы имъемъ ходатая передъ Отцомъ, Іисуса Христа праведника: Онъ есть умилостивленіе за гръхи наши, и не только наши, но и за гръхи всего міра, — и просто, искренно покайся Ему, живущему въ твоемъ собственномъ сердцъ, и Распятый Праведникъ, Единый Ходатай и Посредникъ между тобой и Богомъ Отцомъ, простить тебя, и ты снова войдешь съ Нимъ въ духовное общение.

Снова найдешь радость и счастье!

Попробуй, дорогой читатель!

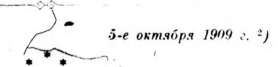
Пусть новый годъ принесеть теб'в въ моемъ пожелании то «новое счастье», посл'в котораго на пожеланіе тебі въ будущихъ годахъ «новаго (частья», ты скажень привътствующему:

«Спасибо, дорогой другъ, но я очень, очень доволенъ своимъ ста-

рымъ счастьемъ»...

Съ Новымъ Годомъ, дорогой читатель!....

Киязь Инокъ.



Не смыкаль я глазь въ ночи темныя, Все искаль вдали свъта яркаго, Чтобъ помогъ онъ мнѣ разглядъть кругомъ Все неясное, тьмой закрытое.

И проникъ тотъ свътъ въ сердце юноши, И зажегъ огонь въ ночь холодную, Да недолго онъ согръваль его, Злой недугь совсемь заковаль его,

<sup>1)</sup> Въ большой грахъ, въ грахъ о смерти Онъ не допустить пасть тебя, пре-Это стихотвореніе получено оть А. В. Кольцова черезь медіума Р. В. Л - ву.

Психологія для изученія духа есть то же, что физіологія для изученія тъла.

### Скрытыя последовательныя жизни

бытія человъческаго и бытія Земли, аналогически разсматриваемыя въ отношеніи областей: духовной, флюидической и матеріальной.

#### Палингенезисъ духа и матеріи.

часть первая. - ДУХЪ.

Идеаль ума—научная истина, идеаль духа—въчная истина.

#### Глава 1.

Богъ, универсальная жизнь. - Твореніе. - Естественная религія. - Откровеніе.

#### § 1. Богъ.

Единый Богь, единая сущность, единая сила.

8 \*)

Млечные пути, — ихъ столько же, какъ подраздъленій во вселенной, — образуются путемъ значительнаго скопленія космической матеріи. При аналогическомъ разсмотрѣніи это скопленіе можетъ быть названо матрицей міровъ; однако, такъ какъ это пространство заключаетъ въ себѣ не только образующієся міры, но еще и остатки, и матеріалы, употребляемые въ дѣло, то ему нельзя дать названія, совмѣщающаго понятіе о совершенно новомъ образованіи; однакоже вѣрно, что млечный путь содержить зародыши туманныхъ пятенъ.

Центральная монада или зародышь оплодотворяется въ немъ двойнымъ электрическимъ токомъ, исходящимъ отъ средоточнаго небеснаго тъла, его солнца, или солнца, нуждающагося въ присоединении къ себъ новаго небеснаго тъла. Двойной токъ поляризуется въ этомъ зародышъ и придаетъ ему автоматическое движение, измъняющее его въ ядро туманнаго пятна.

Эта центральная монада привлекаеть къ себъ всъ составные элементы небеснаго тъла, смотря по степени и количеству полученнаго электричества. Электричество это, которое становится его жизненнымъ флюидомъ и должно изливаться на его произведенія и созданія, дается ему въ прямомъ соотвътствіи съ важностью, которую оно должно будетъ имъть въ смыслъ объема, быстроты, положенія и назначенія. Все предвидъно и расчислено съ перваго момента. Мудрость плана, по которому образуется это новое небесное тъло, заключается цъликомъ въ силъ и количествъ электрическаго тока. Но какъ дъйствуеть эта электрическая струя на монаду или звъздный зародышъ?

Друзья мои, тайна оплодотворенія всюду одна и та же. Поляризующееся электричество обладаеть силами творящими, или. скор'ье, каче-

<sup>\*)</sup> Cu. Сперитуалисть № 9-и 1939 г.

ствами, открывающими то, что содержить зародышь. Будеть ли зародышь этоть монада, яйцо, животное, съмя—суть одна и та же. Животное обладаеть электричествомъ, получаемымъ имъ отъ міра, и изливаеть его на зародышь своей породы, снабженный, какъ снабжена и монада, всёми качествами, составляющими полное существо того положенія и степени, гдъ оно должно быть помъщено. Электричество, полученное зародышемъ, поляризуется и придаеть движеніе; это—жизнь, но только автоматическая жизнь произрастанія; для съмени въ земль, для растенія иной и не будеть.

Для животнаго движеніе ускоряется и появляется инстинктивная жизнь, потому что туть духовное начало уже болье отлично оть чисто матеріальнаго; для человька оно еще болье дьятельно, потому что въ немъ имьется духь сознающій, или по меньшей мъръ, долженствующій быть таковымъ. Для небеснаго ты истинная жизнь начинается, какъ и для человька, съ воплощенія его духа. Оплодотворенная монада движется для присоединенія къ себь всьхь элементовь, которые должны сдылать ее міромъ; сымя въ земль, зародышь въ его оболочкь, животное въ его яйць.—всь совершають то же движеніе.

Однимъ словомъ, все подобно въ великихъ и въ малыхъ причинахъ, или, скоръе, всякія причины имъютъ равную важность, потому что онъ-

слъдствія одного и того же закона.

9

Изучая законы вселенной, человъку слъдовало бы согласовать съ ними и соціальный порядокъ. Потому-то, что онъ соединился въ общества помимо этого всеобщаго закона, онъ и страдаетъ, и блуждаетъ по окольнымъ путямъ.

Богъ сотворилъ существа чрезъ посредство высшихъ духовъ, имъющихъ въ свою очередь уполномоченныхъ, которые устепенены јерархи-

чески, смотря по ихъ употребленіямъ.

Трудъ въ духовныхъ мірахъ организованъ такимъ образомъ, чтобы предоставить каждому свободное изощреніе его способностей для того, чтобы устранить обязательность труда и за каждымъ дѣломъ оставить заслугу самопроизвольности и, въ качествъ побудителя, собственное достоинство.

Человъкъ, предоставивъ себъ трудъ, какъ результатъ небеснаго проклятія, какъ низменное условіе въ обществахъ, абсолютный же покой, какъ высшую степень духовнаго блаженства, не призналь въ особенности этотъ законъ.

Совсемъ напротивъ: трудъ есть универсальный законъ. Богъ трудится, и всё, на каждой ступени іерархіи, трудятся подобно Ему. Только въ нашихъ, плохо установившихся въ соціальномъ отношеніи мірахъ трудъ тягостенъ, отвратителенъ, неблагодаренъ; мало того, онъ необходимъ, обязателенъ; это не только законъ, которому повинуются, но еще и непремѣнное условіе существованія.

Мысль Божья о міръ, вначить, вдвойнъ не признана.

На мірахъ, гдѣ все происходить согласно этой мысли, необходимость труда не непремѣниа; ея можно избѣгнуть, но никто этого не дѣлаетъ, потому что для каждаго трудъ представляется въ соотвѣтственной ему формѣ. Тамъ трудятся живя, а не для того, чтобы жить, не причиняя этимъ ущерба для хлѣба насущнаго. Общественная промышленность

развита тамъ такимъ образомъ, что фактомъ труда, предметомъ ея является лишь излишекъ, а не первыя и главныя потребности жизни.

Для васъ, жителей вемли, ничего не понявшихъ изъ откровеній и искавшихъ догматовъ и таинствъ тамъ, гдѣ вамъ просто котѣли преподать надлежащій путь, чтобы организоваться по братски, трудъ тираниченъ, не даетъ достатка, непроизводителенъ; онъ извращенъ въ своихъ примѣненіяхъ, несправедливъ въ своихъ распредѣленіяхъ, нелѣцъ въ своихъ послѣдствіяхъ. Центральной душѣ вашего міра недостало опытности, въ смыслѣ творца и организатора, и она страждетъ и скорбить отъ заблужденій, отъ которыхъ терпитъ міръ.

Какъ, —думаете вы, —согласить эти страданія съ справедливостью Божьей? Разв'в Онъ можеть налагать на насъ б'вдствія, которыя являются ощибкой правящей нами души? Какъ можеть Онъ оставлять насъ подъ

гнетомъ неопытности нашего правителя?

Это касается закона произведеній, непрерывно восходящихъ отъ низшихъ слоевъ творенія медленнымъ и тягостнымъ путемъ въ области горестнаго наставленія. Міры, плохо управляемые, плохо организованные, плохо снабженные—низшія области, горестные переходы, образно могущіє быть представленными станціями въ пустынѣ, путемъ на Голгофу и еще часами, проведенными Христомъ въ гробу. Все это—эмблема печальныхъ, безнадежныхъ жизней, чрезъ которыя должны были пройти столько поколѣній человѣческихъ, прежде чѣмъ провидѣть счастливые, свѣтозарные міры, организованные согласно справедливости и управляемые опытными духами.

Иногда и духи относительно преуспъвшіе, являются жить на несчастныхъ мірахъ; это или виновные духи, ищущіе наказанія для всправле-

нія, или высшія существа, желающія скорби для преуспънія.

Всякій духъ живущій на мірѣ, гдѣ царятъ несвязность, принужденный и непроизводительный трудъ, есть отсталое существо, или духъ на пути къ искупленію, или же еще примѣръ для слѣдованія ему, для подражанія. Но въ мірахъ, подобныхъ вашему, не подражають, а обезьянничають: оставляють въ сторонѣ истинную добродѣтель; въ преуспѣвшемъ существѣ видятъ лишь то, что прельщаетъ или удивляетъ, а ничуть не то, что отмѣчаетъ его божественною печатью.

Дѣтству свойственно поражаться лишь блестящею или необыкновенною стороною и не быть въ состояніи уловить настоящія черты и соотношенія вещей и существъ. Чудесное, необыкновенное прельщаетъ дѣтство, таковы также и склонности отсталыхъ существъ. Этотъ-то порокъ и обезобразилъ примѣры, поданные посланными въ миссію, и извратилъ смыслъ ихъ наставленій. Никогда не желательно было просто вѣрять простымъ вещамъ, и глаза, и уши закрывались, чтобы видѣть и слышать лишь мечту.

10

Какіе законы,—говорите вы,— управляють твореніемь? Законь чисель, аналогія и законь разрядовь являются законами, опредъляющими всякое твореніе и управляющими всякою тварью въ отдъльности.

Законт чиселъ есть безконечное разнообразіе и совершенная гармонія твореній въ самихъ себ'є и между собою. Законъ аналогіи есть соотв'єтствіе вс'єхъ предметовъ въ ихъ различныхъ видахъ, свойствахъ и символахъ.

Законъ разрядовъ или рядовъ есть установленное Провидъніемъ необходимое и гармоничное развитіе всякаго созданнаго предмета, смотря

по его породѣ, занимаемому имъ положенію и цѣли, для которой онъ быль совданъ. Говоря вамъ, что такое этоть законъ, я вамъ даю его опредѣленіе. Прогрессъ не есть прямая линія, не есть и кривая, а представляеть кривую рядовъ, т.-е. представляется поперемѣнно то выпукльми кривыми, то вогнутыми, болѣе расширенными у центра и болѣе сжатыми при каждомъ оборотъ. Каждый изъ этихъ оборотовъ содержить въ себъ рядъ октавъ или колецъ, расположенныхъ такъ, что они представляють рядъ, предѣлы котораго заключають степени, смотря по назначенію породъ, такъ какъ не во всякой породѣ имѣется одинаковое число степеней.

Итакъ, каждое существо должно пройти рядъ и представить этипъ извъстную кривую въ многочисленныхъ оборотахъ, обнимающихъ всъ

ряды міра и образующихъ своимъ соединеніемъ кривую рядовъ.

Она есть образъ совершеннъйшей изъ страстей или привяванностей человъческихъ, всеединенія (uniteisme), любви ко всъиъ, эмблемой которой является бълый солнечный свъть.

Аналогически, это—соединеніе всякаго рода чувствительности, попотому что більні цвіть есть соединеніе всікть цвітовъ. Какая нота соотвітствуєть всеединенію въ музыків? Аккордъ, соединяющій въ гармоническое единство чувствительныя стремленія: до, ми, соль, си.

#### 11.

Электричество облекаетъ и проникаетъ всѣ тѣла, смотря по ихъ сродству; они насыщаются имъ и передають его своимъ потомкамъ.

Среднее электричество или гальванизмъ есть могучій элементь упругости и эластичности; оно связано съ притягивающими и сгибающими мускулами и придаетъ безсознательно, автоматическое движеніе животнымъ.

Зачаточная сила, заставляющая прозябать растеніе, увеличиваться плодъ, есть содержимое въ атмосферъ электричество въ сочетани съ восходящимъ движеніемъ растительнаго сока, происходящаго от электричества почвы.

Съ инстинкта дъйствіемъ страстей души (passions animiques) начинается истинная жизнь, жизнь духа. Пріобрътеніе инстинкта придаетъ животному ряду огромное отличіе, даже на низшихъ ступеняхъ животнаго царства, отъ самыхъ высшихъ царства растительнаго. Чъмъ болье животное совершенствуется организмомъ, тъмъ болье развивается въ немъ инстинктъ; страсти души все болье и болье развиваются и духъ въ нихъ все лучше и лучше обрисовывается. Инстинктивная жизнь уже имъетъ преимущество предъ жизнью автоматической, жизнью растенія и холоднокровныхъ животныхъ.

Въ человъкъ эта душевная градація дополняется сознаніємъ хотънія; онъ одинъ обладаеть духовнымъ магнетизмомъ, одинъ онъ хочеть. У животнаго есть только магнетизмъ электрическій, происходящій отъраздвоенія флюида въ его органахъ. Человъкъ также обладаеть этого рода магнетизмомъ, но, въ дополненіе послъдняго, въ духъ человъче-

скомъ является магнетизмъ воли и мысли.

Во всякой твари существуеть жизнь автоматическая: минераль обладаеть ею подъ названіемъ притяженія, жидкости подъ именемъ сців-

Движеніе растительнаго сока происходить оть электричества сенного и электричества солнечнаго. Инстинктивная жизнь повышаєть животное, развивая разсудокть, необходивый для его болье услож-

ненной, болъе разнообразной жизни; жизнь духа, наконецъ, даетъчеловъку, обладающему на землъ наивысшею степенью дъятельности,

высщую жизнь.

У всего прозябающаго существуеть непрерывное поглощение, и начала или духовные атрибуты повинуются этому поглощению какъ непобъпимому току. У минерада есть только притяжение: поглошение у зародышей темъ сильнее, чемъ они возвышеннее по лестнице существъ; частицы, уже сгруппировавшіяся въ предшествовавшихъ формахъ, побуждають другія группироваться въ болье значительномъ числь вслыдствіе свойства поглощенія, которому он'в повинуются. Это—законъ посредствующей силы, которая, дъйствуя на эти духовныя начала или атомы или частицы въ достаточномъ числъ для ихъ присоединенія, отъ растительнаго царства достигаеть до царства животнаго. Поглощение ихъ привлекло, смерть существа ихъ отталкиваеть и предаеть общему круговращенію атомовъ, наполняющихъ пространство. Въ смъщеніи съ такими атомами эти вародыши духовъ непрерывно требуются для новыхъ присоединеній силою планетной жизненности, значить механическимь, роковымъ образомъ, что бываеть и съ сформировавшимися духами низшихъ областей. Смерть возвращаеть ихъ къ жизни духовной, по шествін же извъстнаго времени ть, которые ниже средняго уровня, побуждаются силою эволюціи вновь вступать въ земное существованіе; и такъ до тъхъ поръ, пока они не возвысятся надъ областью матеріальныхъ законовъ.

Эта самая сила, которая въ низшихъ областяхъ есть токъ поглощенія, дъйствуеть на духовныя частицы, болье или менье сгруппировавшіяся, и заставляєть вступать въ новыя формы въ надлежащемъ числь для натуры, поглощающей ихъ формы. Тъло человъческое въ маломъ видъ подобно земль. У земли два полюса, два электричества; значить, и у человъческаго электричества два полюса; человъческій зародышъ имъеть ихъ два, которыя поляризуются въ зародынгь, и преобладаніе того или другого производить мужескій поль или женскій.

12

Такъ какъ вы признаете, что всюду существуеть ассоціація, группировка анимическихъ началь, то почему не обозначать этого цифрами?
Цифры эти эмблематичны и относятся къ преобладающему свойству каждаго царства, каждаго ряда или породы. Духи усердно занимаются подобными подробностями; воплощенія животныхъ являются предметомъ
изследованій и самыхъ старательныхъ заботь категоріи преуспевшихъ
духовъ, на которыхъ возложено распределеніе анимическихъ сущностей, ставшихъ свободными вследствіз смерти, заключавшей ихъ формы.
Ихъ помещають въ подобную же форму или въ высшую, ихъ награждаютъ
лучшимъ употребленіемъ или боле выгоднымъ положеніемъ. Для такихъ,
которые въ своей жизни не страдали, не бываетъ тягостне того, что
совместимо съ ихъ породой,—правило тутъ строго исполняется; но для
такихъ, которые человеческой наукой, промышленностью или необходимостью были преданы особеннымъ страданіямъ, бываютъ значительныя
преуспения.

Существують низшія животныя, насъкомыя, пресмыкающіяся, которыя рождаются оть красящаго вещества, животнаго произведенія, элементы которыхъ имъють съ ихъ типомъ подобіе и соотвътствіе.

Перев. М. Эмъ.

(Продолжение слъдуеть).

#### Спиритуализмъ, оккультизмъ и ихъ отношеніе къ христіанской религіи.

Чтобы быть правильные понятымы моими высокоуважаемыми читателями, я беру на себя смылость еще разы, насколько возможно точный и ясный формулировать свой взгляды на различие выроисповыдныхы тол-

ковъ, секть и религій.

По моему глубокому убъжденію, современное человъчество должно имъть только лишь одно основное неизмънное дъленіе между собой на почвъ религіознаго раздъленія, это: на группу людей христіанскаго въроисповъданія и на группу людей нехристіанскаго въроисповъданія.

И всякое другое раздъление въ этомъ направлении, по моему мивнию,

не только не позволительно, но даже гръховно.

Вы меня спросите почему?

А вотъ почему.

Если мы, хотя на одно мгновеніе, остановимся на той точкѣ зрѣнія, что человѣческою жизнью и ея событіями руководить мощная рука Верховнаго Промыслителя Господа Бога, и что Божественныя слова св. Евангелія есть такая неоспоримая непреложная истина, что скорѣе измѣнится небо и земля, чѣмъ хотя бы на одно мгновеніе могуть измѣниться великія сказанія этой дивной книги, то мы сразу увидимъ слѣдующіе неотразимые факты:

Первый: очевидно во исполнение словъ св. Писанія широкой, твердой, мощной волей распространяется по всему земному шару великая евангельская проповъдь.

Широкой необъятной волной повсюду проливается свъть этого див-

наго ученія.

Въ самыхъ разнообразныхъ пріемахъ, въ самыхъ изумительныхъ и трогательныхъ положеніяхъ, идетъ онъ неудержимымъ потокомъ, мощнымъ непрерывающимся движеніемъ, облекаясь во всѣ виды и формы.

И все больше и больше открывается для этой волны, для этого

движенія доступа, простора.

Рушатся передъ его неотразимою силой цълыя твердыни; многовъ-

ковыя твердыни фанатической узости, косности и нетерпимости.

Достаточно съ серьезнымъ вниманиемъ взглянуть хотя на такой фактъ, какъ свободный доступъ миссіонерамъ слова Божія въ Китаѣ, въ Японіи.

Стоитъ только вдуматься въ такое величайшее событіе въ нашей родной странѣ, какъ свобода вѣротершимости и сравнить эту эпоху съ тѣмъ «недавнимъ», когда имя миссіонера ассимилировалось съ именемъ мученика когда Божественное Евангеліе шло подъ страшнымъ, оскверняющимъ его симслъ и значеніе, огражденіемъ огня и меча; когда <sup>9</sup>/10 изъ праведниковъ этого дивнаго ученія кончали свою жизнь или на ярко пылающихъ кострахъ или испуская болѣзненные стоны, вися на крестахъ; или складывая свою голову подъ остріемъ явыческаго меча.

Разв'в не видно во всемъ этомъ мудрой руки Господа Бога?

Развъ 900 тысячъ носителей евангельскаго ученія одной только британской библейской общины, имъющей десятки тысячъ миссіонерскихъ пунктовъ на всемъ вемномъ шаръ, не свидътельствують о чудесномъ исполненіи предскаванія распятаго Христа?

Въдь что бы тамъ ни говорили, какъ бы ни порицали, какъ бы ни высмъивали, какъ бы ни клеймили именемъ «еретиковъ» всъхъ этихъ ме-

тодистовъ, веслеянцевъ, баптистовъ, евангелистовъ и т. д., и т. д., всѣ они дълають одно великое міровое дъло распространенія по всему міру вели-

каго евангельскаго ученія.

Я увъренъ, что многіе изъ тъхъ, у кого при взглядъ на близкихъ людей, засосанныхъ мучительной тиной невърія,—какъ это я недавно слышалъ въ скорбной жалобъ одной моей знакомой,—очень возблагодарили бы Бога, если бъ увидали своихъ близкихъ, отрекшихся отъ церкви, отъ Христа, отъ Бога, среди баптистскихъ собраній, на молитвенныхъ бесъдахъ евангелистовъ, на ряду съ поющими гимны Сіона штундистами.

Но будемъ послъдовательны, обратимъ внимание на второе очень

важное жизненное явленіе, идущее параллельно съ первымъ.

Развів мы не наблюдаемъ тоть факть, что все въ человівческой мате-

ріальной жизни стремится къ объединенію?

Развъ мы не видимъ, какими страшными, прямо гигантскими шагами, мы приступаемъ къ ликвидаціи тяготьющаго надъ нами Вавилонскаго проклятія: раздъленія, междоусобицъ, человъконенавистничества и т. д., и т. д.

Съ одной стороны недавнія ужасающія войны и почти повсемъстныя, идущія быстрыми шагами впередъ, вооруженія, изобрътенія всевозможныхъ разрушительныхъ средствъ и орудій, при одной мысли о которыхъ сердце сжимается со страхомъ, и самый идеальный геройскій духъ приходить въ мятущееся состояніе даже при самомъ слабомъ намекъ на возможность принять участіе въ войнъ.

А съ другой стороны свобода; быстрота путей сообщенія; сухопутныя, воздушныя пространственныя взаимоотношенія людей различныхъ національностей, различныхъ въроисповъданій; широкое знаніе языковъ культурнаго міра, —развъ все это не идеть впереди великой евангель-

ской проповъди?

Развъ все это не расчищаетъ дорогу идущему впередъ Христу?

Развъ культивирующійся китаецъ и тьсно связанный съ цивилизованнымъ міромъ путями сообщенія идолопоклонникъ Средней Африки не представляють собой ту подготовленную почву, на которую воть, воть придеть съятель слова Божія и заложить Его великія съмена?

Развъ событія послъднихъ льтъ, хотя бы отрицательнаго направленія: повсемъстное безразличіе національностей, демократически-революціонныя движенія или, напримъръ, почти повсемъстный протестъ противъ казни Барселонскаго революціонера Фереро,—не служатъ доказательствомътого, что прежнее раздъленіе между людьми разныхъ націй, въръ и религій исчезло, и стъны, отдъляющія басурмановъ отъ христіанъ попадали?

Развъ это не свидътельствуеть о томъ, что весь матеріальный строй жизни, самъ того не въдая, самъ въ корнъ отрицая и Божество и Божественность,—по волъ Того же великаго Промыслителя человъческихъ судебъ, съ ръдкой преданностью служить поступательной эволюціи духа и прокладываеть мостики для внесенія въ міръ хоругвей распятаго Мессіи?

Развѣ вы не видите ясно торжественнаго шествія Сына человѣческаго? Развѣ вы не слышите шумныхъ «Осанна», привѣтствующихъ Его?

Воть почему, какъ я сказалъ выше, я считаю всякое другое раздъление пюдей между христанскихъ религий непозволительнымъ и гръховнымъ.

Передъ Христомъ, по словамъ ап. Павла, не можетъ и не должно быть раздъленія.

Каждый изъ насъ ни Кифовъ, ни Павловъ, а Христовъ.

И поэтому достаточно лишь только знать за кого ты: за Христа или противъ Христа.

И если ты за Христа, то, кто-бы ты ни быль, къ какой бы ты религии ни принадлежаль, ты не противъ насъ, а за насъ.

Но въ то же время не вносите раздъленія въ свои личныя формы от-

ношенія къ Господу Богу.

Каждый, любя Его, поклоняется Ему въ той формъ, въ той религіи, въ томъ духъ, въ какомъ онъ пребывалъ, въ какомъ онъ пребываетъ или какая болъе близка, болъе сродственна ему.

Не оттъняйте Христа своими индивидуальными очертаніями, не облекайте Его въ формы своихъ облаченій, и бойтесь говорить между собою, что Христовъ это Тотъ, кто ходить только лишь на собранія баптистовъ.

Что Христосъ есть достояние только лишь лютеранскихъ кирокъ. Что Христосъ облекается только лишь въ кардинальские плащи.

Что Христосъ пребываеть только лишь въ таинствахъ каеолической

церкви.

Говорить такъ о Христъ, какъ о Сынъ Божіемъ, когда-то пребывавшемъ въ человъческой плоти на землъ; когда-то учившемъ людей правдъ жизни, значить не знать Христа, искажать Того, Кто сказалъ, что если «кто изъ васъ безъ различія мъста и времени вдвоемъ или втроемъ соберется во имя мое, я буду среди васъ».

Который сказаль: всякій слушающій и исполняющій слово Мое, Мой

другъ, Мой брать, Моя сестра, Моя мать.

Который съ одинаковой любовью, съ одинаковымъ милосердіемъ, съ одинаковой готовностью помочь безъ различія всёмъ, говорить: «Придите ко Мнѣ всъ труждающіеся и обремененные, и Я успокою васъ».

Говорить такъ о Христь, какъ о Богь, какъ о Духь Святомъ, ограничивая Его любовь, Его милосердіе узкимъ фанатическимъ «только у у насъ», «только здъсь», «только у такихъ то», значитъ кощунствовать и надъ Божьимъ Всемогуществомъ, — надъ Божественнымъ всесовершенствомъ и надъ Божественной любовью, которую мы не можемъ ни постиг-

нуть, ни понять, благодаря ея неограниченности.

Да и на самомъ дълъ, если спиритуалистическая философія считаетъ гръховнымъ и кощунственнымъ разсужденіе о Богъ, карающемъ дикаря, совершающаго, въ глубокомъ невъдъніи о Божествъ гръхъ противъ этого Божества, то насколько кощунственнымъ должно быть предположеніе того, что милосердный Богъ, въ лицъ Его Сына или Св. Духа, можетъ снисходить къ тъмъ только лишь изъ людей, вопреки ихъ духовности, искренности и сердечной любовности къ Нему, которые призываютъ Его при извъстной обстановкъ, при извъстныхъ условностяхъ.

Я не могу въ этомъ случав не сослаться на слова о. Іоанна Кронштадтскаго, который указываетъ, какъ на одно изъ главныхъ условій скоръйшаго нашего соединенія съ Богомъ, только лищь на стремленіе уподобиться

Ему во время этой молитвы.

«Когда,—говорить онъ,—мы обращаемся съ какой-либо просьбой къ обыкновенному человъку, но къ человъку доброму, кроткому и смиренному, то для лучшаго успъха своей просьбы мы стараемся уподобиться ему, хотя бы на время своей просьбы; такъ и Христіанинъ, приступая съ молитвою къ Господу или Пречистой Его Матери, или Ангеламъ, или святымъ для успъха своей молитвы, долженъ уподобиться по возможности Самому Господу или Пречистой Его Матери, или Ангеламъ, или Святымъ.

И воть въ этомъ-то и состоить тайна приближения къ Господу Богу

и скораго услышанія молитвъ нацихъ».

Такимъ образомъ, повторяю, кто бы вы ни были, гдѣ бы вы ни были, къ каком бы толку, къ каком бы религіи, къ каком бы сектѣ ни принадле-

жали, разъ вы въруете въ Христа, признаете Его; разъ вы слушаете его и исполняете слово Его, вы Ему братъ и сестра, слъдовательно, и между собой и братъя, и сестры.

Вотъ мой принципъ.

Вотъ мой основной взглядъ на религів вообще и на наши отношенія къ Божественному Спасителю міра въ частности.

То есть я раздъляю людей только лишь на двъ группы: за Него и противъ Него.

А теперь перейду къ кардинальному вопросу моей настоящей статьи.

Очень многіе изъ рекомендующихъ себя знатоками теоретическихъ и практическихъ изслъдованій въ области духовныхъ знаній, считаютъ спиритуализмъ, оккультизмъ, чуждыми христіанскому ученію.

По первому впечативнію для человівка, мало знакомаго съ вопросомъ,

оно, пожалуй, покажется и похожимъ на правду.

Спиритуализмъ занимается изслъдованіями въ области общенія съ потустороннимъ міромъ.

А оккультизмъ наиболъе матеріальными проявленіями феноменовъ

въ этой области.

Смотрите теперь, что происходить на самомъ дълъ:

Не говоря уже о томъ, что спиритуализмъ во всемъ своемъ объемъ вмъщаеть въ себъ оккультизмъ, онъ служить основаниемъ, такъ сказать, базой ръшительно всъхъ религій, всъхъ върованій и всъхъ идеалистическихъ философій.

Каждый человъкъ, ищущій Божество, является прежде всего, спиритуалистомъ, ибо, не получивши въ себъ сознанія о духовности и о духовномъ никто не можетъ искать естественныхъ путей къ божеству.

Такъ что прежде чемъ сделаться человекомъ верующимъ, этотъ

человъкъ долженъ быть непремънно спиритуалистомъ.

Далѣе, — каждый, проникшійся спиритуализмомъ, долженъ неминуемо сдълаться върующимъ человѣкомъ и обратиться къ Божественному Промыслителю.

Но этого непостаточно.

Человъкъ, проникшійся спиритуалистическимъ ученіемъ, ближе всего подходить къ установленіямъ той церкви, которая признаеть святыхъ, признаеть необходимость поминовенія усопшихъ.

Отсюда само собою следуеть выводь, что спиритуализмъ является

общимъ преддверіемъ для всъхъ религій.

Я бы сказаль больше: спиритуализмь—общая религія для всего человьчества; и всь религіи—каждая вь отдъльности, созданныя на нешь, представляють собой только лишь ту индивидуальную отличительную особенность, которая, какъ въ этнографіи, отличаеть націю оть націи костюмомь, языкомь, выносливостью къ труду и т. д., и т. д.

И если бы эти внѣшнія условности когда-нибудь отпали отъ человѣчества, то люди, оставшись на почвѣ общей религіи спиритуализма, подошли бы къ тому, давно желаемому человѣчествомъ, объединенію религій, которое ежедневно испрашиваютъ съ церковныхъ амвоновъ.

И рано или поздно это случится.

Но этого мало.

При оценке существующих релягій съ точки аренія спиритуализма, наиболе истинной, наиболе правильной религіей должна считаться та, которая иметь въ своей основе ученіе о безсмертіи Духовъ и зиждется на общеніи съ міромъ этихъ Духовъ въ своихъ молитвенныхъ отношеніяхъ

къ высокимъ свътнымъ Духамъ, и въ своемъ молитвенномъ возношении за Духовъ, воплощенныхъ на землъ, и за Духовъ, отошедшихъ въ иной міръ, соединяется на нъкоторое мгновеніе съ этими послъдними, не смотря на то, что они могуть быть болье низшаго порядка.

На почвъ общаго спиритуалистическаго ученія являются братскими между собою всъ религіи, имъющія въ своей основъ молитвенныя возношенія къ Господу Богу, къ Інсусу Христу внъ зависимости отъ мъста

этого молитвеннаго возношенія и оть формы ихъ.

На почвъ спиритуализма такимъ образомъ родственны между собою всъ религіи, не исключая и раціоналистическихъ, т.-е. канолическая, католическая, лютеранская, англиканская, баптистская, методистская, веслеянская, словомъ всъ, объединенныя признаніемъ Божественнаго Спасителя міра и Духа святаго.

Теперь перейдемъ къ оккультизму.

Я думаю совершенно излишне говорить здѣсь о томъ, что оккультизмъ вовсе не олицетворяеть собой только лишь практическую сторону черной или бѣлой магіи такъ же, какъ и спиритуализмъ не представляеть собой только лишь ученія вызыванія умершихъ, это знаеть каждый изъ мало-мальски знакомыхъ съ основами этихъ ученій.

И какъ въ спиритуализмъ спиритизмъ, такъ и въ оккультизмъ черная и бълая магія являютъ собой только лишь грубыя матеріальныя стороны этихъ знаній; весь же фундаментъ этихъ ученій представляетъ собой спиритуалистическая и оккультная философія.

Короче сказать, спиритизмъ въ спиритуализмѣ, магія въ оккультизмѣ, тоже, что экспериментальная физика въ философіи математики.

Какъ физические опыты служать иллюстрацией философии и теоріи этого знанія, такъ и спиритуализмъ и оккультизмъ служать матеріаломъ для обоснованія законовъ оккультной и спиритуалистической философіи.

И оккультизмъ во многихъ своихъ сторонахъ дополняетъ и под-

тверждаеть теорію спиритуализма.

Такъ спиритуализмъ свидътельствуеть о томъ, что всякое молитвенное возношение къ Господу Богу; всякое единоличное или групповое стремление къ общению съ Св. Божественнымъ Духомъ можетъ бытъ достигнуто въ любовномъ братскомъ единении, гдъ бы послъднсе ни происходило; будь это тюрьма закоренълаго каторжника; будь это открытое небо; будь это храмъ христіанской религіи; будь это койка въ вертепъ самаго послъдняго, самаго ужаснаго притона,—оккультизмъ и философіей и практикой вопроса, не отрицая доводовъ спиритуализма, доказываетъ, что наиболье успъшное, наиболье скоръйшее проявление Божественнаго Духа можетъ происходить только лишь при извъстной эквивалентности условій, въ извъстныхъ мъстахъ, предпочтительнье всего въ храмахъ при соблюденіи извъстныхъ формъ и при произношеніи извъстныхъ формулъ.

Такимъ образомъ оккультизмъ подтверждаеть силу и значение таинствъ, обрядовъ, общихъ молитвъ и указываеть на необходимость ихъ

для блага человъчества.

Спиритуализмъ говорить о необходимости молитвъ, оккультизмъ

доказываеть воздъйствіе, вліяніе и цълесообразность молитвъ.

Спиритуализмъ указываетъ на бдаготворность для человъка общенія съ высокими, свътлыми Духами, оккультизмъ доказываетъ и, если такъ можно выразиться, матеріально подтверждаетъ настоятельность, необходимость этого общенія.

Спиритуализмъ допускаетъ поклонение изображениямъ (иконамъ), оккультизмъ оправдываетъ, подтверждаетъ и настанваетъ на этомъ.

Спиритуализиъ привнаетъ чудеса; оккультизиъ доказываетъ и объ-

ясняеть причины и происхождение ихъ.

Спиритуализмъ призываеть къ молитвѣ за отошедшихъ, къ прислушиванію къ ихъ голосу, къ ихъ сообщеніямъ непосредственнымъ или черезъ медіумовъ,—оккультизмъ реально, доказательно подтверждаетъ результать и настоятельность этихъ общенівъ

Такъ что, если спиритуализмъ самъ по себѣ въ своемъ внутреннемъ содержании привлекаетъ людей къ той церкви, которая признаетъ существование загробнаго міра, то оккультизмъ направляетъ человѣка, именно, выражаясь церковнымъ языкомъ, въ лоно обрядовыхъ церквей; церквей, въ основѣ которыхъ лежатъ таинства, опредѣленные храмы, опредѣленные часы, опредѣленныя лица и опредѣленныя формулы богослуженія.

Отсюда следуеть, что ениритуалистическая и оккультныя философіи, вместе взятыя, при самой широкой универсальности спиритуализма, устанавливають наиболе правильными изъ существующихъ религій, религіи обрядовыя и наиболе удаленными отъ истины религіи раціоналистическихъ направленій, отрицающихъ обрядности, внешнюю форму и внешніе культы.

Вотъ въ виду этихъ-то выводовъ, во избъжание того, чтобы меня не заподозрили въ пристрастности къ обрядовымъ религиямъ, какъ одного изъ представителей таковыхъ, я и предпослалъ выше приведенное вступление относительно своихъ личныхъ міровоззрѣній на религи—вообще.

И всякое стремленіе, всякія попытки дискредитировать спиритуализмъ и оккультизмъ и умыпленно смёшивать ихъ съ спиритизмомъ и съ магіями, а тыть болье стремленіе подъ знаменами вышеназванныхъ двухъ ученій проводить въ жизнь последніе, должно разсматривать какъ одинъ изъ тормазовъ къ поступательному движенію человеческаго рода.

Но этимъ не должно смущаться друзьямъ этихъ двухъ жизнен-

ныхъ функцій.

Тормазы въ дълъ духовно-религознаго прогресса человъчества всегда были и будутъ; необходимо только каждому думающему и върищему въ Христа, въ свою религію всьми силами устранять съ пути, велинаго мірового, предсказаннаго Спасителемъ, шествія евангельскаго учення, — эти тормазы и, стремясь не къ раздъленію, обоснованному на внъшнихъ формахъ, а къ объединенію во Христъ, какъ на самомъ важномъ міровомъ фундаментъ, вносить въ міръ необходимость глубокой въры во Христа и необходимость постояннаго чеуклоннаго общенія съ Нимъ.

Ибо онъ есть путь, жизнь, воскресеніе, світь, истина и счастье

людей.

Основная цёль моя, — указать мало знакомыми съ спиритуализмомъ и оккультизмомъ, истинный смыслъ и задачи этихъ ученій и показать, какъ люди, стремящіеся къ скор'вішей встр'ячь царства Бога на землів, должны итти съ своими тіми братьями по общему для насъ Отцу-Христу, которые, выполняя великое предсказаніе Божественнаго Евангелія, несуть въ міръ Его великое благов'єствіе.

Спиритуализмъ и оккультизмъ только лишь передовые гонцы этого

ведикаго шествія:

И дай имъ, Богъ, быстро, продуктивно и неослабно пріуготовлять пути этому великому шествію.

И каждый, кто идеть съ этими знаменами, тоть дълаеть великое Божіе дъло.

Дъло, память о которомъ не умреть ни на небъ, ни на землъ.

И вст ученія за Христа интють за собою великое необъятное такое же безконечное будущее, какъ безконеченъ и Самъ-Богъ.

Ибо конецъ міра совпадаеть съ началомъ безконечнаго царства

Христа, которому конца не будеть.

И только лишь ученія, върованія, религіи, отрицающія Христа, лживыя, временныя, конецъ ихъ виденъ каждому изъ насъ.

Поэтому будемъ твердо и неуклонно держаться тъхъ учений и тъхъ религій, которыя за Христа.

Ибо подъ ихъ великимъ знаменемъ мы прійдемъ въ въчность, въ

новое царство жизни, счастья и добра.

А подъ всякимъ другимъ знаменемъ - погибнемъ, исчезнемъ изъ памяти жившаго, живущаго и долженствующаго жить.

П: Быковъ.

### О моей повздкв къ преподобному Серафиму.

Я начала говорить о справедливости\*), если не ошибаюсь. Суммируя свои впечатлънія о Саровъ, я замътила, что вслъдъ за умиленіемъ, нисходящимъ въ вашу душу тамъ, въ завътной пустынкъ, является настроеніе уже сознательное: то вы обращали взоръ вокругь себя, —а тецерь устремляете его внутрь, въ глубину души, -- и сами собой откуда-то встають вопросы:

— Какъ, откуда, почему и на какомъ основаніи, (заслуженно или

незаслуженно) я пользуюсь этими дарами свыше?

Это вполнъ естественно и психологично.

Вокругъ все такъ прекрасно, --мирно, благодатно... радостно! И солнце, и небо, и лъсъ, и ручей-и прозрачный воздухъ, все здъсь васъ

привъчаетъ, радуетъ, смягчаетъ!

Все это-для васъ, жакъ, и весь міръ Божій!-правда, это всегда такъ было,--но туть вамъ-кажется, что сознательно вы почувствовали это въ первый разъ... Такъ естественно же перестать на минуту быть эгоистомь, -- котораго ничто не удивляеть, и не трогаеть, и не волнуеть, -потому что онъ привыка быть осыпаннымъ милостями!

Естественно сознать, чты онъ владъеть, и дать душь волю сказать: А хороша таки жизнь! И много хорошаго я видълъ, испыталъ! А что же я-то совлаль взамынь? Чемь я заслужиль, чемь отплатиль и отплачи-

... Оказывается - заговорилъ голосъ совъсти, которая напоминаетъ о справедливости.

Ахъ-прекрасныя, высокія слова: истина, справедливость, милосердіе, долгъ! Какъ мало мы о васъ думаемъ, какъ рѣдко вспоминаемъ! ... И какъ часто мы сами себя одурманиваемъ, говоря:

— Истина,—справедливость... да это все вещи условныя!

... И думаемъ, что этимъ ръшили задачу, – и спрятались отъ самихъ себя

... И отъ своей совъсти, -и отъ Бога, который чрезъ нее (совъсть) намъ говорить!

Условно это-правда, но лишь въ томъ смыслъ, что каждый понимаеть

У См. «Спиритуалисть» № 8-1909 г.

Много разныхъ разностей написали мальчуганы... Но характерно было одно,—самое краткое:

— Море было—большое!

И мальчуганъ все же получилъ удовлетворительный баллъ: развъ онъ не былъ правъ? Изъ всего того, что можно было сказать, онъ взялъ самое ясное, неоспоримос... даже исчерпывающее, если хотите...

... Такъ вотъ, если разсуждать такъ, какъ этотъ ученикъ-не мудр-

ствуя, а чистосердечно, то мы съ вами ръшимъ:

— Справедливость—это то, чего не должно нарушать, преступать...

Что такое наша жизнь?

Вотъ представьте себъ, что вамъ данъ въ руки клубокъ, и вы пускае-

тесь въ жизненный лабиринтъ.

Насколько вашъ путь прямъ (честенъ), не отступаетъ слишкомъ далеко вправо, влѣво,—назадъ,—снова впередъ и въ бокъ,—дѣлая зигзаги,—путая нитку въ невообразимыя петли—все будетъ благополучно.

Конечно, для этого нужно знать, куда идешь; нужно, чтобы путь освъщался идеей.—какъ маякомъ, который блестить намъ звъздочкой

въ дали, указывая направленіе...

Если этого нѣтъ,—не трудно угадать, что выйдетъ: толкаясь безтолково изъ стороны въ сторону, мы до того запутаемъ свою нить, что одно лишь невърное движеніе,—и мы упадемъ въ эти тенета, которыя сами же себъ изготовили,—потому что логическая нить нашихъ дъйствій всюду непрерывно тянется за нами.

— Гдъ мы посъяли добро, -- добро и выростеть, и мы пожнемъ его

плоды.

А гдѣ посѣяно зло, туть же рядомъ дало ростокъ и возмездів, которое насъ постигнеть рано или поздно. (Смотря потому, насколько запутана наша нить.)

Въдь уголь паденія—равень углу отраженія, —таковь незыблемый за-

конъ вещей.

И равновъсіе бываеть не только физическимь и механическимь, но и духовнымь.

... Кукушка перестала куковать, и нить моихъ «мыслей сердца»

оборвалась...

— Гм! вотъ теперь у меня стало два неизвъстныхъ: справедливость и равновъсіе!—Но можетъ быть—это почти одно и то же? вмъстъ они образують гармонію...

Пусть это не вполив вврно, т.-е. не погично, но моему сердцу ясна

связь, суть дела:

Если я нарушу одно, — значить нарушится и другое, и третье:

цълостность! Они тъсно связаны другъ съ другомъ!

... Такъ воть—исходя изъ этого,—по слыдствію— нельзя ли добраться до причины?

Допустимъ, съ нами случилось несчастіе, неудача, потеря, ударъ.

Мы первымъ же дъломъ принимаемся плакать и роптать:

Господи! ва что? Что мы едълали, что Ты насъ такъ покаралъ?

— Развѣ это заслуженно? Нѣтъ, Ты несправедливъ!

На самомъ дълъ-такъ ли это?

Можно-ли видъть въ этомъ акть злой воли Божества, карающаго насъ занесенной десницей? Въдь Господь не самъ, произвольно насылаетъ на насъ ту или другую тучу,—или мечъ ангела мрака?!.

Нъть, онъ только позволиль случиться тому, что должно потому что мы наришили созданные имъ незыблемые законы, на которыхъ ж ръ

стоитъ... Стройная и гармоничная цълостность ихъ насъ охраняеть поскольку мы ихъ признаемъ и не переступаемъ. Но равъ граница перейдена случится «Божіе попущеніе»: они, попранные лягуть на насъ всею тяжестью.

Тѣ же «тенета», путаница, сѣти, о которыхъ мы говорили раньше.

Да, всякая палка-о двухъ концахъ!..

... Но какъ опредълить границу, которую безнаказанно нельзя переходить?

Я все еще не ръшила этого вопроса...

— Вотъ тогда душа научится чувствовать во всей полноть справедливости, когда она опредълить соотношение долга и права... т.-е. въ зависимости отъ того, какъ мы исполняемъ первое (долгъ), — мы можемъ разсчитывать на второе (право).

... Мит навстръчу идетъ старикъ-паломникъ; онъ громко читаетъ

псаломъ.

«Живый въ помощи Вышняго».

До меня долетають слова: «Оружіемъ обыдеть тя истина Его».

И я даже останавливаюсь: до того поражаеть меня смысль этихь словь, который я улавливаю точно впервые—во всемь ихъ поразительномъ значении.

№. Что это значить: «Оружсием» обыдеть тя истина Ero?» Такъ говорить

праведнику псалмопъвецъ.

— Истина, т.-е. справедливость, —поскольку ты ея не преступиль, даеть тебь право быть сивлымъ передъ Богомъ; если ты можеемь Ему (съ увъренностью въ своей правоть) сказать: «воть—я страдаю, —терплю неудачи, гоненія; мнъ грозить опасность, —меня тъснять недруги, —но Ты видишь: я чисть предъ Тобою: сердце мое открыто, —нъть въ немъ злыхъ желаній, помысловъ... я не злоумышляю ни противъ кого. Такъ защити же меня! потому что истинно мое свидътельство и моя просьба предъ Тобой»...

Тогда—повърьте! Эта его правота, — эта истина—встанеть стыной между нимъ и опасностью, — и послужить ему щитомъ и оруживъ—про-

тивъ враговъ...

Воть что значить непопранный законь справедливости!

Вотъ какое громадное, неслыханное преимущество онъ даетъ передъ Богомъ человъку съ чистою совъстью!

— Какъ же это будеть, —что именно случится, —чтобы охранить его? И псалмоцъвецъ объясняеть, перечисливъ всъ представляющияся человъку опасности, которыхъ онъ избъгнеть:

«Яко ангеломъ своимъ заповъсть о тебъ — сохранити тя во всъхъ путехъ твоихъ»... До такой степени, что!.. «Не когда преткнеши о камень ногу твою!»... Какъ это широко!

... Я все иду впередъ, —а мысли точно бабочки —то вспорхнутъ, то

**УЛЕТЯТЪ...** 

И какъ-будто отрывистыя, несвязныя. —но такія понятныя... и все же

кстати... отвътныя на ту тему, которую себъ душа задала...

— Да... надо умъть прислушаться къ себъ... сознать сердцемъ все то благо, которымъ мы пользуемся. Надо умъть каждый данный моменть отвътить себъ на вопросъ:

\_ Заслуженно или нътъ? По праву я это получилъ, --или изъ ми-

nocmu?

И такъ какъ чаще всего бываеть именно второе—(потому что если войти въ судъ съ нами строгій и справедливый — то мы всегда окажемся неправыми, —въдь много ли чистыхъ серднемъ, праведныхъ людей!), то

сявдуеть туть же, немедленно-постараться отдать этоть долгь, -- расквитаться, -- достойно ответить на эту благость Творца...

...Отблагодарить Его, —или что доступные —послужить себы подобному, —ближнему, если духъ нашъ не въ силахъ воспарить въ высь...

... На то Господь такъ и милосердъ, что позволяеть служить себъвъ лицъ нашего ближняго, — и зачитываетъ всякое доброе усиліе на пользу-Ему, какъ личный даръ Себъ, — ту же молитву...

... Но такъ какъ мы любимъ быть оптимистами, когда намъ это удобно пріятно, —то въ большинствъ случаевъ мы и записываемъ цъликомъ

себь, своей заслугь-эту полученную улыбку судьбы...

... Я слышу звуки топора. Рубять сосну, можеть быть поврежденную бурей. Кажется я близка къ цёли моего паломничества. Воть ребятишки откуда-то гурьбой бёгуть въ ту сторону, гдё работають. Машинально поворачиваю и я за ними—взглянуть, что тамъ. Громадное въковое дерево—обхвата въ два лежить на землё, безсильно раскинувъ вътви, которыя обрубають двое рабочихъ.

Но мальчугановъ прельщаеть другое: они устроили себъ отличную забаву, —перекинувъ чрезъ гиганта сосну другое —тонкое деревцо, —

и качаются, взобравшись на его концы. Чъмъ плохи качели?

Я невольно улыбаюсь: воть вамъ и живой отвёть на мою тему о равновесии! воть она завётная черта, перейти которую значить «узурнировать» свое законное право: стоить одному изъ партнеровъ пожелать взлетёть слишкомъ высоко (оттолкнувшись ноженками отъ земли), какъ другой полетить кубаремъ внизъ головой... Оба должны быть внимательны

къ гармоніи, -соразвърять свои движенія...

Мы также въчно балансируенъ между потребностими тыла и духа (то—всегда на первомъ планъ),—и конечно, всегда въ ущербъ второму. Я, кажется—уже говорила о двухъ въсовыхъ чашкахъ, изъ которыхъ на одной (куда мы не устаемъ подкладывать гирекъ все время!)—лежитъ наше личное благо—удачи, успъхи, земныя заботы,—карьера—словомъ все матеріальное...

А вторая—все больше пустуеть! Туть всв великія истины: долгь,

праведливость, альтруизмъ, всъ высокія и великія истины...

Въдь естественные и пріятнъе дълать движеніе къ себь, (т.-е. забирать)—чънъ отъ себя (т.-е. отдавать).

Что же получается въ концъ-концовъ?

Въ одинъ прекрасный моментъ неревъсъ гирекъ на первой окажется на столько великъ, что она перетянетъ вторую (пустую!) и вотъ эта-то тяжесть и обрушится на сердце... Слишкомъ много незаконныхъ усилій было сдълано для себя! (очевидно и качествомъ—и количествомъ)...

— Мъра ръзко перейдена! (Отчего на сердие? спросите вы меня.

— Да оттого, что совъсть—больше достояние сердца, чувства, стыть ума. Плоха надежда на того, кто будеть исполнять долго только изъсознания долга, какъ обязавности, безъ душевнаго порыва, размаха!.. Туть будеть уже эсертва, а не милость,—желание сердца).

Выходить, что Высшая справедливость следить за нашимъ сче-

гомъ, -- не слишкомъ ли мы въ «заборф», -- не великъ ли транспортъ?

Остановись! точно енущаеть она, подсчитай, подведи итогь,—

прежде чемъ перевернуть дальше страницу твоей жизни.

И если совветь наша слишкомъ не чутка, и остается глухой къ этимъ напоминаниять, выражающимся въ смутномъ недовольствъ сотой, въ апатичности (уже нъть правственнаго права дълать еще усилія въ себь, въ свою пользу!), смятенности, мы въдь любимъ стряхнуть

сявдуеть туть же, немедленно-постараться отдать этоть долгь, -- расквитаться, -- достойно ответить на эту благость Творца...

...Отблагодарить Его, —или что доступнъе —послужить себъ подобному, —ближнему, если духъ нашъ не въ силахъ воспарить въ высь...

... На то Господь такъ и милосердъ, что позволяеть служить себъвъ лицъ нашего ближняго, — и зачитываетъ всякое доброе усиліе на пользу-Ему, какъ личный даръ Себъ, — ту же молитву...

... Но такъ какъ мы любимъ быть оптимистами, когда намъ это удобно пріятно, —то въ большинствъ случаевъ мы и записываемъ цъликомъ

себь, своей заслугь-эту полученную улыбку судьбы...

... Я слышу звуки топора. Рубять сосну, можеть быть поврежденную бурей. Кажется я близка къ цёли моего паломничества. Воть ребятишки откуда-то гурьбой бёгуть въ ту сторону, гдё работають. Машинально поворачиваю и я за ними—взглянуть, что тамъ. Громадное въковое дерево—обхвата въ два лежить на землё, безсильно раскинувъ вътви, которыя обрубають двое рабочихъ.

Но мальчугановъ прельщаеть другое: они устроили себъ отличную забаву, перекинувъ чрезъ гиганта сосну другое тонкое деревцо,

и качаются, взобравшись на его концы. Чъмъ плохи качели?

Я невольно улыбаюсь: воть вамъ и живой отвёть на мою тему о равновесіи! воть она завётная черта, перейти которую значить «узурнировать» свое законное право: стойть одному изъ партнеровъ пожелать взлетёть слишкомъ высоко (оттолкнувшись ноженками оть земли), какъ другой полетить кубаремъ внизъ головой... Оба должны быть внимательны къ гармоніи, соразм'єрять свои движенія...

Мы также въчно балансируемъ между потребностями тыла и духа (то—всегда на первомъ планъ),—и конечно, всегда въ ущербъ второму. Я, кажется—уже говорила о двухъ въсовыхъ чашкахъ, изъ которыхъ на одной (куда мы не устаемъ подкладывать гирекъ все время!)—лежитъ наше личное благо—удачи, успъхи, земныя заботы,—карыера—словомъ все

чатеріальное...

А вторая—все больше пустуеть! Туть всв великія истины: долгь,

праведливость, альтруизмъ, всъ высокія и великія истины...

Въдь естественные и пріятнъе дълать движеніе къ себь, (т.-е. забирать)—чънъ отъ себя (т.-е. отдавать).

Что же получается въ концъ-концовъ?

Въ одинъ прекрасный моментъ неревъсъ гирекъ на первой окажется на столько великъ, что она перетянетъ вторую (пустую!) и вотъ эта-то тяжесть и обрушится на сердце... Слишкомъ много незаконныхъ усилій было сдълано для себя! (очевидно и качествомъ—и количествомъ)...

— Мъра ръзко перейдена! (Отчего на сердие? спросите вы меня.

— Да оттого, что совъсть—больше достояние сердца, чувства, стыть ума. Плоха надежда на того, кто будеть исполнять долго только изъсознанія долга, какъ обязавности, безъ душевнаго порыва, размаха!.. Туть будеть уже эсертва, а не милость,—желаніе сердца).

Выходить, что Высшая справедливость следить за нашимъ сче-

томъ, -- не слишкомъ ли мы въ «заборъ», -- не великъ ли транспортъ?

Остановись! точно внушаеть она, подсчитай, подведи итогь,

прежде чемъ перевернуть дальше страницу твоей жизни.

И если совъеть наша слишкомъ не чутка, и остается глухой къ этимъ напоминаниять, выражающимся въ смутномъ недовольствъ собой, въ апатичности (уже нътъ нравственнаго права дълать еще усилія въ себь, въ свою пользу!), смятенности, мы въдь любимъ стряхнуть съ себя хандру рядомъ развлеченій!—то на насъ начнуть сыпаться мелкін (пока еще) неудачи, жы теряемся, ясности духа уже ньть, а умъ безпокойно мечется...

Сколько фальшивыхъ шаговъ тогда дѣлается! Мы по пословицѣ «блудимъ вокругъ трехъ сосенъ», потому что путаемся въ своихъ собетвенныхъ тенетахъ... Эти незначительные удары (по нашему самодовольству) погуть еще не имъть ничего вловъщаго, если мы во время опомнимся...

Но Высшая Воля можеть и иначе вступиться за попранные законы справедливости, — если съ нашей стороны уже не одна оплошность, а

злая воля.

Грянеть громъ!—Воть того только, по пословиць, мы и перекрестимся! Покаемся, помолимся, поплачеть, и смотришь—гроза про неслась: небосклонъ снова чисть, ничто намъ не грозить...

Счеть урегулировань!.. Опять до следующаго «перерасхода»!

Л. фонъ Нольде.

(Продолжение слъдуеть).



# Изъ потусторонняго міра.

Изъ сообщеній, полученныхъ въ Кружкѣ при редакціи журнала «Спиритуалистъ».

8 января 1910 г.

Дѣти, зовите въ своихъ молитвахъ Его въ свое сердце. Внемлите голосу средь васъ пребывающаго Духа. Просите вы Его къ себѣ и слушайте, какъ Онъ отворить двери вашего сердца, какъ Онъ войдетъ въ него, какъ Онъ васвътить въ немъ лампаду, какъ Онъ въ немъ вамъ благую въсть начнетъ читать.

Дъти, молите вы Ero о томъ, чтобы Онъ пришелъ въ обитель сердца каждаго изъ васъ.

Не нужно вамъ ни жизненныхъ усладъ.

Не нужно вамъ просить неистощимаго богатства.

Не нужно вамъ просить любви измънчивой людской.

Не нужно вамъ желать для тела братствъ.

Не нужно вамъ искать отрады.

Не нужно вамъ заботиться о будущемъ.

Не нужно просить избавить оть страданій, оть мученій.

Не нужно вамъ искать наружнаго лъкарства.

Не нужно вамъ стремиться избранниками быть земнаго царства.

Просите объ одномъ лишь только вы Его, чтобы Онъ пришелъ къ вамъ въ сердце и судьбами вашими руководидъ. И какъ лишь только Онъ придеть,—а Онъ придетъ тотчасъ же, когда съ горячей, теплой молитвой Его къ себъ ты призовешь, сейчасъ придетъ.—То съ Нимъ получишь все, и миръ, и умъ, и свътъ, и счастье и обновленье, и воскресенье. И придетъ къ тебъ земныхъ богатство благъ, придутъ къ тебъ отвеюду помощи, благословенья, и ты почувствуешь, что съ тобой живетъ Христосъ.

Мой другь, попробуй!

Такъ это просто, такъ это хорошо, какъ все великое, какъ все глубокое при дивной простотъ полно неизмъримаго величья.

Мой другъ! слова прошеній, которыми Его стремищься умолить, самъ находясь далеко отъ Него, пустой звукъ неразумнаго дитяти.

Проси Его лишь только объ одномъ: придти къ тебъ.

Проси и днемъ, и ночью.

Проси, открывши очи навстръчу свъту дия.

Проси въ преддверьи ночи.

Проси ты у Него Его сіянья и огня.

Пускай въ твое сойдеть Онъ сердце; пусть Онъ въ немъ живеть; пускай тобою править.

И ты поймешь, что ты нигдъ и никогда не пропадешь; что Онъ

тебъ въ моментъ необходимый все дасть, что нужно для тебя.

Не думай ты, что Онъ лишь покупается страданьями одними; что Онъ приходить только къ тъмъ, кто дампаду живни тушить, кто на пленахъ несетъ тяжелыя для тъла бремена.

Не думай ты, что Онъ идеть къ тому, кто думаеть изгнать свой гръхъ,

твъ помощи Его, жестокимъ твла бичеваньемъ.

Не думай ты, что Онъ придеть къ тебъ, когда ты въ пустынъ дикой,

реди песковъ и львовъ, искать себъ спасенье будешь.

Не думай ты, что, бросивъ міръ, семью, друзей, дѣла мірскія и удаясь за каменныя стѣны, своею горделивой волей къ себѣ Его ты призовешь, и счастье, миръ спасенье ты найдешь, и тѣмъ Еуу служить ты бурешь,—не думай.

Не думай ты, что все, что я тебь, мой другь, сказаль: всь ухищренья,

ть эти страданья, вымыслы людскіе дадуть тебъ отраду и покой.

Отраду, счастье, миръ и жизни мудрой предъ Богомъ наслажденье получищь ты лишь тогда, когда въ твоей душь, въ твоемъ пріуготовленномъ молитвой сердцъ поселится Онъ...

# Спиритуалистическая жизнь-въ Россіи.

### Психометрическіе опыты.

Какъ мы уже сообщали съ начала осени прошлаго года, московскій фужокъ «Спиритуалистовъ-Догматиковъ» во второй насти своихъ зафытыхъ засъданій, послъ очередныхъ рефератовъ, обслуживающихъ, главнымъ образомъ, разъясненіе съ оккультной и спиритуалистической точекъ зрънія обрядовъ и установленій всъхъ христіанскихъ религій и трактующихъ о необходимости сближенія этихъ религій, виъсто спиритуалистическихъ сеансовъ, которые онъ практиковалъ раньше, пристушилъ къ тренировкъ медіумовъ на феномены психометрическаго ясновидьнія анализы, или по какому-нибудь предмету, или при непосредствен-

номъ соприкосновени съ медіумомъ того или другого лица, характера по-

следняго и выдающихся событій изъ прошлаго и настоящаго ero).

Въ основу методовъ этой тренировки приняты главнымъ образомъ методы, практикующіеся изв'істнымъ французскимъ психометромъ Фанегомъ, а затъмъ нъкоторыми изъ извъстныхъ современныхъ американскихъ психометровъ, И получаемые результаты настолько поразительны, чточвъ кружкъ, во время закрытыхъ засъданій, публика буквально стоитъ чуть не плечо съ плечомъ другъ съ другомъ.

За короткое сравнительно время въ кружкъ выработалось болъе 10 человънъ прекрасныхъ психометровъ. Среди нихъ есть два студента университета, одна или двъ учительницы, одинъ военный, одинъ чинов-

никъ, одна артистка, жена одного профессора и т. д., и. т. д.

Опыты по своимъ результатамъ прямо удивительны. Изследующе эту область въ настоящее время разбиваются на двѣ группы: одна группа, такъ-называемая «corbeille psychometrique», состоить прибливительно изъ шести человъкъ и производить опыты такъ: желающіе провърить феноменъ ясновиденія приглашаются класть въ большую маіоликовую вазу какіянибудь изъ имъющихся при нихъ вещичекъ: кольца, шпильки, брелоки, платки, мундштуки, пенсно и т. п. Психометры этой группы, когда начинается опыть, вынимають изъ вазы каждый по одному предмету и, смотря но индивидуальности, одинъ, крѣпко зажимая его въ рукѣ, другой, прикладывая его къ переносиць, закрывають глаза и начинають говорить вслухъ цѣлыя картины, которыя вырисовываются на ихъ психическомъ фонъ; другіе продълывають это съ открытыми глазами, но послъднихъ мало. Дежурные на опыть члены записывають каждое сообщение психометра и завертывають въ эту бумагу вынутый предметь.

Другая группа «Pavillon psychometrique», — та производить опыты такъ: между двукъ сидящихъ одинъ противъ другого психометровъ, садится желающій получить психометрическій анализь и даеть одну руку одному психометру, а другую — другому. Спустя н'вкоторое время, минуты двъ, три, — психометры начинають по очереди, какъ бы дополняя **одинъ другого, давать анализы характ**ера сидящаго между ними, а затымь рисують картины минувшихь или настоящихь событій вь его жизни, очень часто бываеть даже тенденція на предсказанія будущаго, но руководящій опытами предс'єдатель кружка парализуеть это направленіе, считая его ненориальных и неотвъчающимъ ученію «спиритуалистовъ-догматиковъ»; твмъ не менве эта тенденція проскальзываеть довольно часто. **Эта форма опыта иногда, въ зависим**ости отъ количества медіумовъ и желающихъ экспериментировать его, видоизмъняется: вмъсто двухъ исихометровъ, павильонъ составляется изъ однаго, къ нему подсаживается экспе-

риментаторъ и даеть ему объ руки.

Послъдняя группа даеть наиболье точные анализы, такъ въ опытахъ 11-го января изъ 20 экспериментовъ всѣ были поразительно вфриы.

Для характеристики приведу нъкоторые изъ опытовъ.

Только что прибывшая въ кружокъ, г-жа Горетовская лишь только подсъла къ психодетру, какъ тотчасъ же получила такое сообщение: «опе-

раціи не дълай». Следуеть названіе болезни.

Г-жа Горетовская такъ поражена, что офиціально даеть право предсъдателю кружка, опубликовывая этоть опыть, полностью назвать ея фамилію, и торжественно заявляеть, что она ни однимь словомь никому наъ присутствующихъ не говорила о своей бользии и о предстоящей операщи.

Г-жа К., сестра извъстнаго русскаго художника, объ интимной

жизни которой рѣшительно никто ничего не зналъ въ кружкѣ, получаетъ сообщеніе: «свѣжая могила... береги письмо и не разставайся съ кольцомъ, которое ты носишь съ собою». К. такъ взволновалась отъ полученнаго сообщенія, что буквально разрыдалась, заявляя, что у нея полгода назадъ нокончилъ съ собою мужъ, и она всегда носитъ съ собою его предсмертное письмо и кольцо.

Жандармскій полковникъ Л. получаеть описаніе цѣлой картины изъ далекаго прошлаго съ указаніемъ мѣста: «Малороссія». Изумленъ и за-

являеть, что сообщение удивительно точно.

Артистка К. получаеть описание одного события, имъвшаго мъсто пъть 10 назадъ, съ точною передачею обстановки, мебели, ея расположения и той комнаты, гдъ все разсказанное произошло, и наконецъ было даже названо имя героя переданнаго события. Съ восторгомъ заявляеть, что отъ начала до конца все такъ точно, такъ върно, что, какъ-будто, психометръ былъ непосредственнымъ свидътелемъ сообщеннаго события.

Художница Б. получаеть поразительно точное описаніе двухъ молодыхъ людей, друзей ея семьи, и психометръ даже передаеть служебную

форму однаго и учебную — другого.

Прі та по пробраз пробраз пейбъ-гусарскій офицеръ Л. получаєть самый точный анализъ событій и характера знакомой ему барышни, браслеть

которой онъ давалъ психометру.

Жена одного изъ московскихъ врачей Д. поражена точнымъ воспроизведеніемъ очень сложной драмы изъ кавказской жизни, героемъ которой былъ владълецъ того кольца, которое она вручала психометру.

Воспитатель одной изъ московскихъ гимназій В. Н. Г. получиль ана-

лизъ прошлаго съ указаніемъ города, гдѣ это происходило.

Профессоръ церковнаго права Харьковскаго университета г. Л., прибывшій въ Москву нѣсколько дней назадъ и явившись въ кружокъ первый разъ, получилъ указаніе болѣзненнаго состоянія своего здоровья и изъ прошлаго имя того лица, которое играло въ его живни огромную роль.

Графъ Т., въ первый разъ прибывши на засѣданіе, получаетъ самый точный анализъ своего характера, что подтвердили не только онъ, но п присутствовавшіе на засѣданіи графъ и графиня З., говоря, что лучщей

характеристики нельзя было формулировать.

Прівхавшіе изъ Ростова на-Дону мужъ и жена К., которыхъ также рѣшительно никто не зналъ въ кружкѣ, послѣ того, какъ передали психометру свои предметы, получили точное бписаніе характеровъ и своихъ взаимныхъ отношеній.

Л. И. Агъева, изъ Устьмедвъдицка, — получила ясное и точное описаніе характера интересовавшихъ ее лицъ и нъкоторыя указанія предупреждающаго хараткера, совершенно совпадающія съ дъйствительностью и т. д., и т. д.

Это мы взяли на выдержку изъ одного только засъданія, но такихъ случаевъ зарегистрировано въ кружкъ масса, и все это производится совершенно открыто и при условіяхъ, исключающихъ всякое сомиъніе.

Какъ мы сказали выше, психометрические анализы при непосредственномъ соприкосновении экспериментирующихъ съ психометрами формы

«pavillon psychometrique» — почти всегда безошибочны.

Психометрическіе же опыты при посредствъ предметовъ формы «corbeille psychometrique» дають около 15—20% не совсъмъ точныхъ анализовъ, такъ 11-го января было 23%, не совсъмъ совпадающихъ съ дъйствительностью сообщеній, но при этомъ выяснилось, что почти всъ неудачныя 
показанія падають на тъ предметы, которые лично не принадлежали

предъявившимъ ихъ, и быть можеть они еще будуть подтверждени твий,

кому они принадлежать.

Кружокъ имъетъ въ виду не ограничиваться этими опытами, а итти въ этихъ изслъдованіяхъ дальше и въ недалекомъ будущемъ намъренъ пригласить для наблюденія за психометрическими феноменами представителей положительныхъ знаній.

# Спиритуалистическая жизнь—за гранцей.

### Фотографія мысли.

Полковникъ Дарусъ, 3-го декабря, въ Магнетическомъ Парижскомъ Обществъ, сдълалъ докладъ о фотографіи мысли, болъзни, чувства и жизненнаго флюида животнаго, растеніи и минераловъ.

Такъ какъ, въроятно, очень многихъ интересують пріемы для этихъ фотографій, мы заимствуемъ изъ этихъ докладовъ часть, излагающую

методы этого фотографированія.

Флюидическіе отпечатки, говорить референть, получаются или на сухой пластинкъ, или въ проявительной ванночкъ. Можно употреблять

всѣ виды пластинскъ и проявителей.

Фотографія на сухой пластинкъ.—Пластинка, предварительно завернутая въ черную бумагу, кладется на лобъ или затилокъ, поддерживаемая повязкой, или же на сердце, или на какую-либо другую часть тъла. Пластинку надо держать такимъ образомъ въ теченіе одного часа и даже больше, занимаясь въ это время какимъ угодно дъломъ. Можно также получать снимокъ на пластинкъ, держа палецъ надъ желатиновой поверхностью въ темной комнатъ... Пластинку, поддерживаемую рукой, можно держать на разстояніи 1 сант. отъ лба, въ теченіе 15 минутъ. Полученные снимки бывають очень неравномърны и причудливы; что же касается фотографіи Духовъ, то я почти никогда ничего не получалъ, добавляеть референтъ, когда желалъ этого, но въ свою очередь неръдко получалъ очень характерныя фигуры, думая получить только отпечатокъ жизненнаго флюида.

Фотографія въ проявитель.—Если положить пластинку въ проявительную ванночку и держать второй палецъ каждой руки въ теченіе 10—15 мин. на желатиновой сторонь, то всегда получатся болье или менье, различныя по формь излученія, а иногда даже окрашенныя въ одинъ или нъсколько отгънковъ. Помьщая палецъ на сторону стекла, получають различныя истеченія, крапы. Можно также помьщать на желатинъ монеты, при чемъ нужно класть одинъ или два пальца на каждую монету; монеты всегда дають также отпечатокъ, какъ если бы онъ были сняты аппаратомъ. Иногда отпечатокъ монеть получается окрашенный.

Флюндическіе снижки фотографическимъ аппаратомъ. — Фотографы часто бросають пластинки, подъ предлогомъ, что на портреть получилась такъ-называемая вуаль, пятна: въ большинствъ случаевъ, это не

что иное, какъ выдъленія жизненнаго флюида.

Я видълъ сильнаго медіума изъ Бордо, г-жу Агюллану, которая преизводила эти пятна по желанію и закрывала какъ бы вуалемъ доктора А., въ то время, какъ я снималъ ихъ обоихъ.

Референтъ показалъ съ помощью воящебнаго фонаря почти 120 снимковъ, которые вызвали всеобщее удивленіе.

Валентина Быкова.

# Оққультно-ментальная организація.

I.

Организованная нами безплатная оккультно-ментальная организація, какъ и слъдовало ожидать, возросла до чрезвычайно грандіозныхъ

размъровъ-

Скептики и лица, недоброжелательно относящіеся къ этой организаціи, объясняють этоть успъхъ прежде всего свойственнымъ человъчеству суевъріемъ, предразсудками, затьиъ падкостью на все даровое, безплатное; отсутствіемъ навыка и умѣнія управлять самимъ собою, своими желаніями и т. д., и т. д.

Лица, относящіяся къ этой организаціи доброжелательно и любовно говорять, что въ ней оправдываются: во-первыхъ — изстари установившійся взглядъ, что чёмъ болёе молящихся, тёмъ доступнёе ихъ молитва къ Господу Богу; во-вторыхъ — исключительная вёра молящихся, оправдывающая слова Божественнаго Спасителя міра, сказавшаго: «Все, о чемъ не будете просить во имя Мое, все получите»; въ-третьихъ, — старые, какъ весь міръ, оккультные законы, утверждающіе, что чёмъ больше цёпъ лицъ, преслёдующихъ мысленно извёстное желаніе, тёмъ успёшнёе и благотворнее результаты, достигаемые этой цёпью.

И наконецъ успъхъ этотъ объясняють массой получаемыхъ и опубликовываемыхъ нами случаевъ благотворнаго воздъйствія оккультно-мен-

тальной молитвы.

Не будемъ разбираться, какое изъ этихъ мнѣній чаиболѣе правильно, во всякомъ случаѣ остановимся на томъ, что факты остаются фактами. Организація оккультно-ментальной молитвы благотворна, и она для очень многихъ людей служитъ и поддержкой, и подспорьемъ не только въ нравственномъ, но и въ матеріальномъ положеніи человѣческаго существованія.

И напрасно, совершенно напрасно, многіе осуждають молитву о матеріальных условіях жизни, считая ее и грѣховной, и безнравственной, — это не вѣрно, потому что Самъ Божественный Спаситель міра, приходившій на землю учить людей не только какъ жить, но и какъ молиться, знающій человѣческую матеріальную природу, опредѣленно и ясно сказалъ: «все (понимаете — все), о чемъ ни будете просить во имя Мое, дастея вамъ».

Въ нынъшнемъ году мы имъемъ въ виду съ 1-го февраля ввести нъкоторое измънение въ нашей молитвенной организации, а именно: основной ключъ мы будемъ давать возможно краткий и на каждую недълю. Текстъ самой молитвы съ формулированнымъ въ ней желаниемъ мы предоставляемъ усмотрънию каждаго молящагося, при чемъ наилучшей употребительной формой устанавливаемъ на весь годъ слъдующую редакцию. Послъ прочтения, ключа, должно сказать:

«Милосердый Боже, именемъ Твоего Великаго Сына прошу Тебя

(о томъ-то). Аминь».

По прочтеніи этой молитвы три раза необходимо три раза прочитать следуюція слова:

«Господи, услыши также молитву всёхъ сейчасъ одновременно молящихся Тебё о своихъ нуждахъ; и помоги, Всемогущій, процветанію нашей молитвенной органиваціи, и темъ, кто во главе ся сейчасъ вмёсте съ нами молится о всёхъ насъ. Аминь».

Какъ и прежде, молитва эта должна производиться два раза въ день

утромъ и вечеромъ въ 9 часовъ по петербургскому времени.

Это удобно потому, что въ настоящее время почти на всехъ желевнодорожныхъ станціяхъ можно безъ всякаго затрудненія установить разницу въ мъстномъ времени съ петербургскимъ.

Теперь относительно ключа.

Прежде чемъ приступить къ вопросу о ключь, необходимо предпо-

слать следующее маленькое объяснение.

Какъ мы видъли раньше, затъмъ — какъ объ этомъ трактуютъ всевозможныя ментальныя теоріи и оккультные законы, чъмъ больше молящихся, тымъ успъшнъе молитва; чъмъ больше одинаково мыслящихъ людей, тымъ сильнъе вибрація незримой астральной матеріи; чъмъ больше оккультная цыпь лицъ, соединенныхъ однимъ общимъ стремленіемъ, тымъ благопріятнъе результаты, достигаемые этой цыпью (мы при нашей глубокой выры молько лишь въ одну непозыблемую мощь Сказавшаго: «просите и дастся, стучите и отворится, молитесь и получите», — приводимъ выше названныя теоріи для того, чтобы быть лучше понятыми исповыдующими эти теоріи).

Следовательно, для наиболье успешных результатовъ нашей организаціи, неослабною заботой нашею было подыскать въ мірть такую идею, которая захватывала бы собою наибольшее количество людей и, такъ сказать, съ большей экспрессіей пріуготовляла бы въ формть ключа доступъ

нашей молитвы къ Верховнымъ Началамъ.

Въ теченіе почти 4-хъ лѣть мы путемъ переписки со своими корреспондентами пытались найти такую мощную идею рѣшительно во всѣхъ странахъ свѣта и въ концѣ-концовъ все-таки добились.

Въ настоящее время; благодаря неослабной дъятельности международнаго союза чтенія Библіи, болье чымь въ 90 странахъ читается эта

книга по извъстной системъ милліонами людей.

При чемъ, какъ самая Библія, такъ и росписаніе чтенія, переведены

на всевозможные, существующие въ міръ, языки.

Въ системъ этого росписанія существуєть такой порядокъ: чтеніе Библіи распредъляется на каждую недълю и распредъляется такъ, что весь читаемый матеріалъ обслуживаетъ собой какой-инбудь опредъленный тексть изъ той же самой Библіи. Этотъ тексть называется золотымъ стигомъ, и каждый приступающій къ чтенію въ теченіе недъли Библіи, долженъ заучивать его наизусть и ежедневно читать передъ чтеніемъ Библіи.

. Все, что онъ будеть читать въ теченіе неділи, будеть представлять собою матеріаль для разъясненія золотого стиха, такъ наприміръ, на золотой стихъ къ 8—14 февраля (ищите же прежде всего Царствія Божія п правды Его, и это все приложится вамъ) вы читаете: въ пн.—забота и упыніе; вт.—дырявые кошельки; ср.— о непреходящемъ богатствів и т. д., и т. д.

Само собою разумъется, читая это, должно всъми силами души проводить прочитанное въ жизнь, стараться вырабатывать себя въ этомъ направлени; это еще больше и скоръе подвинеть къ успъху о просимомъ.

Воть этимъ-то, собственно говоря, стихомъ мы и имъсмъ въ виду воспользоваться, предлагая въ то же время членамъ нашей молитвенной организации, конечно, кто экселаетъ, сжедневно прочитывать указанное въ росписании мъсто изъ Библіи.

Самое чтеніе можно производить въ какое угодно время, и оно принесеть безусловную пользу читающему, украпляя его въ вара, открывая ему самые поразительные горизонты для его духовной живни.

Конечно, не желающій производить этого чтенія, можеть не читать

Библіи.

Если кто укажеть на то, что онь не имветь еще полной Боблін, мы усиленно просимъ его пріобръсти таковую, памятуя, что у насъ гораздо больше тратится денегь на различные пустяки, а зпысь мы пріобрытаемь величайшее благо для нашей души, здась мы пріобратаемь хальба жизни.

Приведенное выше росписание чтенія Слова Божія будеть печататься, нами каждое воскресение за двъ недъли ранъе до того времени,

когда оно будеть читаться.

Такимъ образомъ употребленіе оккультно-ментальной молитвы по новой системъ будеть представлять собою слъдующую скему: три раза золотой стихъ, три раза молитву о себъ по указанной выше формъ и три раза молитву о центральной организаціи тоже по указанной выше формь.

Такъ, напримѣръ: 1-го февраля 1910 г. оккультная молитва должна состояться изъ: 1) Ключа (золотой стихъ на 1—7 февраля): «С м о т р и т е не творите милостыни вашей передъ людьми съ тъмъ, чтобы они видъли васъ» (3 раза). 2) Частной молитвы: «Милосердый Боже, именемъ Твоего велипрошу Тебя, исполни мою просьбу Сына (краткое изложение желанія). Аминь. (3 раза) и 3) Изъ общей молитвы: «Господи, услышь также молитву всѣхъ, сейчасъ одновременно со мной молящихся Теб'в о своихъ нуждахъ, и помоги, Всемогущій, процвътанію нашей молитвенной организаціи и тъмъ, кто во главъ ея сейчасъ вы ъсть съ нами молится овсъхъ насъ. Аминь. (3 раза).

Въ оккультно-ментальную организацію при редакціи молящіеся должны обязательно выслать свои имена и краткое содержаніе молитвен-

наго желанія.

При чемъ, пусть каждый, присылающій намъ заявленія, будетъ увъренъ, что онъ въ организацию зачисляется немедленно, и никакихъ посему особыхъ увъдомленій о включеніи редакція дълать не будеть.

### На 1-7 февраля.

Золотой стихъ: Смотрите, не творите милостыни вашей предълюдьми съ тъмъ, чтобы они видтан васъ (Мате. 6:1).

2. Вт. - Мат. 23-1-12. Неискренность.

1. Пн — Mat. 6:1—15. Милостыня и молитва. 5. Пт.—-Исаія. 1: 10—20. Напрасныя мо-

3. Ср.-Мат. 23:23-32. Лицентріе. 4. Чт. - Mar. 15:1-9. Уста и сердце. Сб.—Лук. 18:9—14. Истинная молитва.

7. Ве.-Пс. 33. Господь слышить.

### На 8-14 февраля.

Зологой стихъ: Ищите же прежде царствія Божія и правды, Его, и это все, прилежится вань (Мате. 6:33).

8. Пн.-Мат. 6:19-34. Забота и упованіе. 11. Чт.-1. Тим. 6:6-21. Корень ала.

9. Вт.—Аггей 1:1—6. Дирявые кошелькие. 12. Пт.—Лук. 18:18—30. Преграда. 10. Ср.—Лук. 12:16—34. Непреходящее 13. Сб.—Пс. 36:1—20. Уповай, не бойся. 14. Вс.—Пс. 36:27—40. Върное упованіе.

### На 15-21 февраля.

Золотой стихъ: Итакъ во всемъ, какъ хетите, чтобы съ спри поступали люди. такъ поступайте и вы съ ними: ибо въ этемъ запонъ и пророки (Mamo, 7:12).

- 16. Вт.-Римл. 14:7-13. Не судите!
- 17. Cp.—Лун. 6:27—38. Будьте милосерды.
- 18. Чт.—Гал. 6:1 10. Носите бремена другъ друга.
- 15. Пн. Мат. 7:1-12. Золотое правило. 19. Пт. Лук. 11:5-13. Поощреніе къ молитвъ.
  - 20. Сб.-Римл. 15:1-13. Угождай ближ-
  - нему. 21. Вс.—Лук. 10:25—37. Примъненіе золотого правила.

### На 22-28 февраля.

Золотой стихъ: Не всякій говорящій Мив: "Господи! Господи!" войдеть въ царствіе небесное, но исполняющій волю Отца Меего Небеснаго (Мате. 7:21).

- 22. Пн.—Мат. 7:13-29. Ложные и истин- 26. Пт.-lak, 1;17-27. Слышавіе и исные ученики.
- 23. Вт.-Лук. 13:18-30. Тѣсныя врата. 24. Ср.—Іак. 3:10—18. Узнавайте по пло-
- 25. Чт.-1. 10ан. 2:1-11. Познаніе и соблюденіе.
- полненіе.
- 27. C6.—Лук. 6:39—49. Сокровище сердца. 28. Вс.—І Кор. 3:9—15. Единственное прочное основание.

### Ha 1-7 mapta.

### Золотой стихъ: Онъ взяль на себя наши немещи и понесъ бельзии (Mame. 8:17).

- 1. IIн.-Мат. 8:2-17. Інсусъ Цівлитель.
- косновение.
- 4. Чт.—Лук. 17:11—19. Десять прокаженныхъ очищены.
- Пт.—Марк. 10:46—52. Необходимость 2. Вт.—Марк. 1:21—31. Властное слово. 3. Ср.—Марк. 1:32—45. Исцъляющее при- 6. Сб.—Исаія. 35. Предсказанія исцъ
  - ленія.
  - 7. Be.—Пс. 102:1—18. Благодарность за исиъленіе.

### **На 8—14 марта**.

Золотой стихъ: Кто Этотъ, что и вътры и море повинуются Ему (Mame. 8:27).

- дъла.
- 9. Вт.-Пс. 106:21-31. Избавитель.
- 10. Ср.-Пс. 45. Помощникъ въ бъдахъ.
- 11. Чт. —Лук. 8:26—39. Пойди и разскажи!
- 8. Пн.—Мат. 8:23—34. Два великихъ 12. Пт.—Лук. 4:31—39. Нечистые духи признають Інсуса.
  - Сб.—Второз. 14:1—8. Остерегаться свиным, т.-е. общения съ нечистыми пълами.
  - 14. Ве.—Ефес. 2:1—17. Спасены благодатію.

### III.

### Въ оквультно-ментальный отдълъ.

M.M. T.e.!

Считаю долгомъ поблагодарить васъ, всъхъ участниковъ въ оккультно-ментальной организаціи. Желаю ей возрасти отъ края земли и до края, и всъмъ молящимся и примыкающимъ къ организации желаю отъ Господа Бога успъха въ ихъ прошеніяхъ.

Отъ души благодарю за участіе ко миѣ и ко всѣмъ обращающимся къ вамъ, пастрадавшимся отъ незнанія, куда обратиться за помощью въ горф и нуждъ

Благодарю васъ. Я въ прошломъ году обратился къ оккультноментальной организаціи за помощью: помолиться обо мить Господу Богу и воть, благодаря Милосердному Богу и молящейся за меня братіи, я получрать просимое. Вашъ подписчикъ № 45 🔨

Николай Матуренко.



# Теорія духовидіній

и взглядъ на различныя мивнія, бывшія по этому предмету въ дрежности и въ новъйшія времена.

Со старминаго манускрипта изъ личной библіотеки Его Сінтельства графа
А. В. Олсуфьева.

Тому, кто вздумалъ бы писать полную и пространную исторію миѣній и гипотезъ, составленныхъ людьми въ различные періоды времени и въ разныхъ странахъ свъта, конечно, пришлось бы написать толстую книгу.

Чтобы не впасть въ подобную бѣду, мы ограничимся на этотъ разъ краткимъ извлечениемъ изъ огромнаго запаса нашихъ матеріаловъ о духовидъніи и представимъ читателю только то, что болѣе можетъ возбудить его любопытство и болѣе заслуживаетъ его вниманія. Руководителемъ нашимъ въ этомъ трудъ будеть извѣстная книга доктора Гибберта.

Откровенно сознаемся, что предметь, который мы собираемся разсматривать и обсуживать, очень щекотливъ. — ибо, съ одной стороны! есть тысяча доказательствъ самыхъ положительныхъ, ясныхъ, офиціально засвидътельствованныхъ людьми, которые были очевидцами необыкновенныхъ явленій изъ міра духовнаго и клятвенно подтверждають справедливость своихъ показаній; а съ другой — выпущено въ свътъ съ давняго времени безчисленное множество сочиненій, написанныхъ отличными учеными, въ которыхъ доказывается, какъ а + b = с. что подобныхъ явленій не было и не можеть быть, что все это не иное что, какъ обманъ чувствъ, суевъріе, фанатизмъ, искусственныя мъры нъкоторыхъ шарлатановъ и обманщиковъ, разстройство органовъ тълесныхъ, умственныхъ и душевныхъ способностей и пр.

Теперь прошу покорно сказать положительно и однажды навсегда.

на чьей сторонъ остается правда и кто обманывается.

Какъ рѣшеніе этого спорнаго пункта не принадлежить къ числу нашихъ обязанностей, тѣмъ болѣе, что мы и не имѣемъ никакого права быть судьями въ этомъ запутанномъ дѣлѣ, то посему мы предоставляемъ каждому читателю разсматривать этотъ предметъ, какъ ему угодно, то-есть: вѣрить явленіямъ міра духовнаго или отвергать оныя. Наша же обязанность будетъ — изложить читателю теорію духовидѣній, исчислить мнѣнія, существующія объ этомъ предметъ и представить на обсужденіе его нѣкоторыя чудесные событія и факты, свидѣтельствующіе въ истинѣ и справедливости таковыхъ явленій. —

Не только въ мір'в духовномъ, который сокрыть отъ пытливыхъ взоровъ нашихъ непроницаемою зав'всою, но и въ органическомъ (то-естъ челов'вческая матеріальная природа и все, что ее окружаеть на землъ) естъ множество чудныхъ явленій, которыхъ причинъ мы не постигаемъ

или объясняемъ однъми догадками и умствованіями а ргіогі; несмотря на то, что многіе изъ этихъ феноменовъ или явленій доступны нашимъ чувствамъ и тълеснымъ орудіямъ. Какитъ же образомъ хотъть изъяснить слабымъ, ничтожнымъ умамъ нашимъ то, что превосходитъ предълы нашего равсудка и то, что мы не можемъ пояснить никакими естественными причинами? — Вся наша метафизика, несмотря на глубокомысленныя теоріи и смълыя гипотезы нъкоторыхъ великихъ философовъ древнихъ и новыхъ временъ, не есть ли наука, основанная только на однихъ дотадкахъ и предположеніяхъ, выведенныхъ изъ соображеній, сдъланныхъ умомъ нашимъ, сколько дозволяетъ того природа его, и далеко уступающихъ тождеству истинъ, доказываемыхъ высшею математикою?

Но прежде, нежели мы приступимъ къ изложению различныхъ мивній о духовидвніяхъ и причинахъ оныхъ и выставимъ на судъ читателя ивсколько чудесныхъ исторій, основанныхъ на явленіяхъ сверхъестественныхъ, мы разсмотримъ предварительно, какія существа въ продолженіе толикихъ въковъ и въ различныхъ странахъ люди разумъли подъ именемъ духовъ; какой природы были существа эти, какъ они между собою раздвлялись, какая была система ихъ управленія, кругъ дъйствій каждаго, ихъ табель о рангахъ, цъль существованія, назначеніе и земныя занятія

Священное писаніе именуеть Ангелами такія духовныя существа, которыхъ прямая обязанность состоить быть слугами Божінми и въстниками новельній Его.

Кажется, нѣтъ ничего проще, яснѣе и опредѣлительнѣе этого изъясненія, чтобы дать характеристику природѣ, свойствамъ и назначенію этихъ безтѣлесныхъ, духовныхъ и совершенныхъ существъ, которыя мы называемъ, вообще, Ангелами. —Но первые христіане и евреи не удовольствовались такимъ простымъ ученіемъ; они выдумали для нихъ особую систему, которая, какъ весьма справедливо замѣчаетъ одинъ англійскій ученый богословъ (докторъ Вильсонъ въ своемъ трудѣ «о невидимомъ мірѣ» въ статьѣ «Ангелъ»), прилична болѣе языческой миноологіи, чѣмъ христіанскому ученію.

У египтянъ господствовало повърье, что каждый человъкъ имъетъ своими спутниками трехъ енгеловъ, которые невидимо сопровождаютъ его въ здъшней жизни и управляютъ всъми его дъяніями. Римляне, по примъру египтянъ, имъли также своихъ ангеловъ, которыхъ они называли геніями, и потагали, что эти геніи суть не иное что, какъ послы, посылаемые богами къ людямъ для сопровожденія ихъ въ земной жизни.

Вибств съ писагорейцами допускали они, что для каждаго человъка достаточно было имъть двухъ геніевъ, изъ которыхъ одинъ быль доброй натуры, а другой — злой. Шериданъ въ своихъ примъчаніяхъ къ «Персею» говорить, что эти геніи своими внушеніями склоняли людей къ добрымъ и худымъ дъламъ и не только въ этой жизни указывали имъ всѣ злодъннія, въ которыя люди внадають, но и на томъ свѣть являлись ихъ обвинителями.

Евреи основывали въру свою въ добрыхъ и злыхъ духовъ частію на нъкоторыхъ доказательствахъ, взятыхъ изъ книгъ ветхаго завъта, а частію на инъніяхъ и ученіи, которыя имъли язычники по этому же предмету.

Нѣкоторые еврейскіе ангелы, по словамъ раввиновъ, были созданы изъ огня, а другіє изъ воздуха. Надобно замѣтить, что эти духовныя существа (не земныя) теряли свое безсмертіє, какъ скоро отваживались переступать за предълы, назначенные имъ для ихъ дъятельности и жительства. Они были наставниками людей въ премудрости и въ различныхъ

Эти слова постаточно объясняють жать, что ангельская јераркія весьна скоро пріобрала себа значительное масто въ тогдащием сколастическом в учени о духахъ; даже самые поэты того времени на подрядъ сопериичествовали съ важными метафизиками о чести вознаградить пристойнымъ образомъ служебныхъ духовъ за пренебрежение, которое имъ стали окавывать посл'в того; когда многіе святые римской церкви утратили прежнія права свои и получали чистую отстарку от своих должностей, которыя они занимали между людьми по общему мивнію, основанному на нев'вжествъ и суевъріи. — Это ученіе, бывь торжественно подперживаемо учеными доводами отличнъйшихъ умовъ того времени, распространилось потомъ и въ низшихъ классахъ общества и впоследствии стелалось поводомъ къ грубъйшимъ заблужденіямъ и суевъріямъ, которыя порождали въ воображении людей иножество инимыхъ сверхъестественныхъ видъний при солъйстви нъкоторыхъ побочнихъ причинъ, какъ-то: темпераменть. пылкое воображение, уединенная жиень, слишкомъ большое воздержание. разстройство умственных способностей, чтение фантастических в повыстей, легендъ и пр. — Вотъ причина, почему нъкоторые люди воображають видъть тъла умершихъ, разные призраки, видънія, сверхъестественныя явленія, лики святыхъ угодниковъ, ангеловъ и безплотныхъ духовъ и готовы подтвердить клятвою истину своихъ инимыхъ виденій, тогда какъ все это происходить отъ вышеописанныхъ побочныхъ причинъ и обмана чувствъ, ими же производимаго. Во всехъ европейскихъ литературахъ можно найти безчисленное множество сочиненій, написанных въ разное время о духовиденіяхъ и возможности явленій изъ міра невидимаго, не упоминая уже о народныхъ чудесныхъ сказкахъ, повъстяхъ, преданіяхъ, легендахъ, где духи играють главную роль, являются въ разныхъ формахъ и видахъ; нисходятъ на землю съ намъреніями двоякими (добрыми и алыми) и бывають то утвшителями, то мучителями людей.

Краткій историческій очеркъ разныхъ суевърныхъ мивній по этому предмету, сдъланный, какъ кажется, будеть теперь очень кстати, ибо укажеть намь настоящее мѣсто, которое занимаеть учение о духахъ (Демонологія) вообще въ системъ религіознаго върованія древнихъ и новъйшихъ народовъ. Греки и римляне называли демонами и которыхъ духовъ или геніевь, иногда являвшихся людямь съ тою цілью, чтобы ділать имь добро или ало: отселъ духи добрые и злые, находимые во всъхъ народныхъ повърьяхъ. Платоники дълали различіе между своими богами или dii majorum, gentium между демонами или такими безплотными существами, которыя по ихъ общему характеру весьма схожи на добрыхъ и злыхъ духовъ христіанскаго міра, и между, своими героями; следовательно, они допускали троякое разделение въ свсихъ предметахъ чествования и поклонения и каждому изъ назначали свое особенное мъсто въ общей религизной системъ. Евреи и первобытные христіане ограничили свои понятія о демонахъ только одними враждебными для человъка существами или дьяволами. Вообще, надобно зам'втить, что все позднейшия системы еврейской демонологіи образовались большею частію по темъ старымъ поня-

тіямъ, которыя имълъ этотъ народъ объ этомъ предметъ.

(Продолжение слъдуеть.) →○⊶♣ ••○~'

Manareau: A. M. Maprocs.
B. II. Eugess.

Реданторъ В. П. Быковъ.

## можно выписывать изъ книжнаго склада при редакци журнала

# "СПИРИТУАЛИСТЪ".

(МОСНВА, бл. храма Спасителя, д. Ковривина.)

## могущество въ насъ самихъ.

Доктора А. А. Викентьева.

1) Сила визшности. 2) Власть наль саминь собою. 3) Сила имсли. 4) Внушеніе самовнушеніе. :Цівна 75 коп., съ перес. 90 коп.; налож. плат. 1 рубль.

## КАКЪ БЫТЬ СЧАСТЛИВЫМЪ ВЪ БРАКЪ.

А. В. Сеньо.

Цъна 50 коп., съ перес. 65 коп.; налож. плат. 75 коп.

# КУРСЪ ЛИЧНАГО МАГНЕТИЗМА.

Виктора Торнболь.

Посредствои» котораго ножно выработать: характерь, самообладаніе, силу воли неограниченное вліяніе,—въ 15 уроковь. Цівна 1 руб. 25 коп., съ перес. 1 руб. 40 коп налож. плат. 1 руб. 50 коп.

# полное руководенно нъ ИНДУССКОМУ РИППОСИЗМУ.

Приемы: гипнотизма, певитацін, пыханія, ясновидьнія, развитія силы воли и пр ти, льченія бользней и **Мадурскій чудеса.** Цьна 1 руб., сь перес. 1 руб., 15 к налож. плат. 1 руб. 25 кол.

# HORMUN KYPED ABBBHAFO MAFNEFUZMA.

(Vitaopathfae).

Жизненное пъченіе. Цъна 2 р. 50 к., съ перес. 2 р. 70 к.; налож. плат. 2 р. 80

# ПСИХИЧЕСКОЕ МОГУЩЕСТВО ЧЕЛОВЉКА.

(Личный изгнетизнь) Дюрешаля

Цъна 3 руб., съ перес. 3 руб. 20 коп.; налож. плат. 3 руб. 30 коп.

### Полный курсъ

# **ГИЛНОТИЗМА И ТЕРАПЕВТИЧЕСКАГО ВНУШЕНІЯ.**

Цъна 3 руб. 50 коп., съ перес. 3 руб. 75 коп.; налож. плат. 3 руб. 85 коп.

# законъ ментализма.

А. В. Сеньо

nod's Habbariem

# .

## Джемса Врэдавей

Редактивованите и пополненище сибивания, оп изъ русской подружической практики В. П. Быловыму. Въ двух общения с со многими видострацівни и съ преднеловісну ванустваго читаваней саментую ческой публика "Милин-Шиоса".

Руководство для вуководителей и организаторова медіунических и спаратических селисовых группь, занимающихся посниталісих и триппровою медірать, гиппотизерамь, магастизерамь, практигующих автописы информации, изглетивного подержавіси, поклад'яваніс.

По месым покитична причинать пастанного починение марридотся из ограна-ченном помичества экземнянрова. Плата за вего наличается: пре водност воперь— 5 руб., съ верес. 6 руб. Можеть быть докущем разгрочка: при подвиже 8 руб. и 2 руб. по малучени перваго тома. Опиналеть подвижения B3800%.

Ofe toxa budgets as revenie apercroamed a

По выхода изъ верати всего труда, оставнісся отъ водински зазенилари, (если только они останутся), будуть продаваться по 10 руб. богь пересылки. Подинска принципется: Москов, бл. Хр. Опасителя, д. Косрыния. Рединція задржала "Спиритуалисть . Издателю В. П. Бикову.

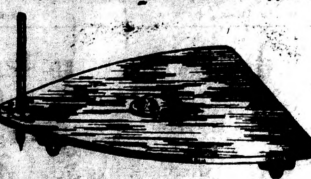
# And obmenia to notyctoponnums mipomo.

ПЛАНШЕТКИ НОВАГО ТИПА СЪ ЗЕРКАЛОМЪ ДЛЯ НАБЛЮДЕНІЯ

OFHO-MEHOBЪ TAFA CONTRACTOR

Приспособлещаго педіу-

42 6A-



ACHO-ВИДВНІЯ TTSOUMMENT.

HA DER REUIY-MERCA M. DAR

Цъна бого переспеки 3 руб. 75 мон. Поросыние за 2 фунта по ресотоя-ило. Накомения платимость бого защита высывается только лишь въ предічать Веропейской Россіи. Во мекть остальнить спучанть беть BARATHA HE PHOMESOTOR.

Москва, башь Храна, Спрактеня, донь Копракция, Редакція мурнала «Comparyalmora».

Тип. В. П. Быкова. Москво, бл. Хр. Споскусля, д. Копригона.



Ежем зеячный изинотрирозваный семейный журналь. •••

ЦЪНА ЗА ГОДЪ беза доставки и пересызки: 1 рубль; съ доставкою и пересыякою 2 руб.; на <sup>1</sup>/<sub>4</sub> года 1 р.; на <sup>1</sup>/<sub>4</sub> года 50к.; на 1 мвс. 40 к.; за границу 4 руб. ПЛАТА ЗА ОБЪЯВЛЕНИЯ: за строку петита въ одну нолониу: на первой стр. 1 руб.; на посл. 50 кои.; сторониее сообщение (среди текста) 2 руб. строка.

Перемъта адреса носковскато на московскій или иногородняго на иногородній стоить 20 коп.

Перемъна адреса московскаго на многородній или нногородняго на московскій

стонть 40 кон.

Переадресовка производится лишь но полученія указанной суммы деньгами или почтовыми марками и при точкомъ указанія № бандероли, стараго и новаго адреса.

Всв справки и досылки производится лишь при соблюдени указанія № банде-

роля и точнаго адреса.

Ваявленія о педоставленія ММ уховлетворяются въ томъ только случав, если они поступили не поздаве высылки второго следующаго № за утраченнымъ номеромъ Рукописи и статьи безъ обозначенія условій считаются безплатными, и безъ адреса и фанилів автора къ печати не принимаются.

ГЛАВНАЯ КОНТОРА и РЕДАКЦІЯ: Москва, бл. Хр. Спасителя, д. Ковришиа, кв. № 37. Телефонъ № 91—37.



# Февраль 1910 года.

Содержаніе:

mecmoŭ.

2,

Отчего вто?..., Измениване — Сила мысли. В. П. Бынеев. — Хрисвіанство и теособія. В. Астава. — Посланники Отца небеснаго. Е. Манивидивовой. — Основы духовной живой теловати съ гочки арбина христіанскаго спиритуализма. Н. А. Арминация. — Вт. Ботучторовного віна: І. Над сообщеній, нолученных в черезъ пинущаго меліума. В. В. Теру. Н., Сообщенію, полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Армийскамара. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Армийскамара. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Армийскамара. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Карышева. — Совратуамара. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Карышева. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Карышева. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Карышева. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Карышева. — Виротуалитичення полученное 26 апраля 1909 г. И. А. Армийскамара. — Виротуалитичення получення по

При выстоящент Ж разсычается особыма приложеніема вавъщеніе о подинска на пурната "Жазнь Духа". СОБРАНІЕ СОЧИНЕНІЙ

# АЛЛАНЪКАРДЕКА:

"КНИГА ДУХОВЪ", "НЕБО (РАВ) . АЛЪ"

- H -

# БЫТІЕ, ЧУДЕСА и ПРЕДСКАЗАНІЯ по СПИРИТИЗМУ.

Въ трехъ томахъ. Д. въ отдъльной продаже 3 руб., съ пересилкой 3 руб. 40 коп. Полное собрание сочинения 4 руб., съ пересилкой 5 руб. 25 к. Вишедние чри тома висилаются первою почтою.

Центральная Гомеонатическая Литека

въ Москвъ, на Петровкъ. 19.

## С. А. ФОРБРИХЕРЪ

(основана въ 1833 г.).

Доводить до свёдёнія публики, что по требованію высылаєть лекарства во всё города Европейской Россіи съ наложенными платежомь. Въ Азіатскую же Россію не иначе, какь по полученіи задатка въ размірт стоимости пересылки. Можно почтовыми марками. Каталогь лекарствъ и гомеопатическихъ лечебниковъ на русск., франц. и намец. языкахъ высылается безлатно.

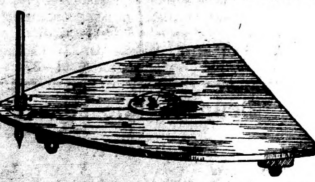
# Для общенія съ потустороннимъ міромъ.

планшетки новаго типа съ зеркаломъ для наблюденія

ФЕНО-МЕНОВЪ

ИДЕЛЛЬНОЙ

Приспособлещаго медіуалфа-



ЯСНО-ВИДЪНІЯ ПОДВИЖНОСТИ.

на для пишумизма и для вита.

Цъна бот пересывки 3 руб. 75 коп. Пересылка за 2 фунта по разотоянію: Наложенным платежоть боть задатна высылается только лишь въ предълать Европейской Россіи. Во всёхъ остальных случаяхъ безъ задатия не высылается.

Москва, близь Храма Спасители, доить Кооригина, Редакція журнала

### вышла въ свътъ

### чрезвычайно интересная книга:

# изъ-за монастырской стъны,

и изъ жизни.

Князя-Инока.

A. A.

Посвящаемая авторомъ читателямъ журнала "Спиритуалистъ",

содержащая въ себъ преимущественно статьи изъ области ПРАКТИЧЕСКАГО спиритуализма и оккультизма, какъ то: о развитии ясновидънія, яснослышанія и другихъ духовныхъ способностей, а равно и о способахъ общенія съ потустороннимъ міромъ.

XII+470 страниць. ЦВНА безъ пересылки 2 руб., съ пересылкою 2 р. 40 коп. Заказы благоволять адресовать въ Главный складъ изданія: Москва, близъ Храма Спасителя, Редакція журнала "Спиритуалисть".

### вышла въ свътъ

ПЕРВАЯ ЧАСТЬ ПЕРВАГО ТОМА

Курсовъ практическаго медіумизма:

# "НАШИ ЛЕКАРСТВА ВЪ НАСЪ САМИХЪ".

лекци о животномъ цълебномъ магнетизмъ Джемса Бреддавей

Редактированныя и дополненныя свёдёніями, относящимися къ этой области изъ русской и иностранной практики В. П. Быковымъ. Со многими иллюстраціями ЦВНА безъ пересылки 1 руб. 25, съ пересылкою 1 р. 50 коп.

Заказы благоволять адресовать въ главный складъ изданія: Москва, бл. Храна Спасителя, д. Ковригина. Редакція журнала «Спиритуалисть».

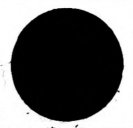
Серетьй Шмурло.

# Путь къ счастью.

Къ брошюра прилагается по одному энземпляру «Самогипнотизеръ» и «Автофиксаторъ» для психо-физических упражненій.

Ц: 40 коп., съ пер. 50 к., нал. пл. 60 коп.

Главный складъ: Москва, бл. Храма Спасителя, л. Ковригина, Редакція журнала «Спиритуалисть».



### продолжается подписка на 1910 годъ на

# ПИРИТУАЛИСТЪ"

(шестой годъ наданія)

иллюстрированный въстникъ общений съ загробнымъ міромъ.

Спиратизмъ. Спиратуализмъ. Какъ устранвать сеансы для общентя съ загробнымъ міромъ. Медіумизмъ, сомнамбулизмъ. Какъ вырабатывается ясновидѣніе в яснослышаніе. Теософія. Мистика. Магнетизмъ въ приложеніи его къ домащней медицинъ в гипнотизмъ. Какъ магнетизмровать, вырабатывать въ себъ силу воли для внушеній в гипнотизмъ. Предсказанія в сообщенія изъ загробнаго міра о событіяхъ. Научный отдѣлъ спиритизма в оккультизмъ. Пееленама по окультизмъ. Велнетристика. Поззія. Отвъты на запросы подписчиновъ. Чертежи, рисувии в фотографія сеансовъ, проявленій, наглядныхъ магнетическихъ, гипнотическихъ пріемовъ в т. д. За годъ журналь составляеть большой томъ, около 1000 стр. текста со множествомъ интересныхъ пллюстрацій.

БЕЗПЛАТНО на выборъ въ видъ преміи или гипнотическій шаръ, или экранъ для развитія силы взгляда, вли таблицы-фотосхемы для самолъченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы-фотосхемы для лъченія внушеніемъ.

силы вагляда, вли таблицы-фотосхемы для самолѣченія внушеніемъ по системѣ д-ра Эббарда, мли таблицы-фотосхемы для лѣченія внушеніемъ.

КРОМѢ ТОГО каждый подписчикт получить при подпискѣ билетъ для безплатнаго посѣщенія одного вакрытаго засѣданія кружка «Сиритуалистовъ-Догматиновъ».

Цѣна за годъ 12 книж. 2 руб. съ доставкою и пересылкою, за границу ВДВОЕ.

Первыя двѣ премій и билетъ выдаются и высылаются сейчасъ ме; за упановку и за пересылку премій въ предълахъ Европейской Россіи прилагать, кромѣ подписной платы, по 40 коп., а въ Азіатскую Россію по 80 коп.

Подписка принимается въ редакція: Москва, Храмъ Спасителя, Обыденскій пер., д. Ковригина. Телефонъ № 91-37; въ конторѣ Н. Печковской, Москва (Петровскія линів); во всѣхъ магазинахъ «Новаго Времени», Вольфа, Карбасникова и другихъ.

### ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА на 1910 годъ на

СППРИТУАЛЬНО-ОККУЛЬТНУЮ НЕ-ПОЛИТИЧЕСКУЮ ИЛЛЮСТРИРОВАННУЮ

(Четвертый годъ наданія.)

Выходить 2 раза въ недъщо: по четвергамъ и воскресеньямъ.

ПЪНА 3 руб. 60 коп. съ пересылкою; за границу 10 руб.

Каждый подписчикъ можетъ присылать въ редакцію газеты «Оттуда» не болъе 3-хъразъ въ мъсяцъ вопросы о минувшемъ, настоящемъ и будущемъ для постановии ихъ въ сеансовикъ организаціяхъ. Получаемые на вопросы отвъты и совъты «Оттуда» изумительно върны, и редакція получаетъ массу благодарностей, которыя могутъ быть высланы по первому требовавію.

БЕЗПЛАТНО на выборъ въ видъ премія: или гипнотическій шаръ, или экі изъ для развити силы вигляда, или таблицы-фотосхемы для самольченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы-фотосхемы для льченія внушеніемъ.

Эбоарда, или таблицы-фотосхемы для лвчения внушениемь. 
КРОМВ ТОГО, каждый подписцикъ получить при подпискв билеть для безплатнаго посвещения одного закрытаго засвдания кружка «Спиритуалистовь-Догматиковъ». 
Первыя двв преміи и билеть выдаются и высылаются сейчась же; ва упаковку и ва пересылку премій въ предълахъ Европейской Россіи прилагать, кром'в подписной платы, по 40 коп., а въ Азіатскую Россію по 80 коп. 
Подписка принимается въ редакців: Москва, Храмъ Снасителя, Обыденскій пер., д. Ковригина. Телефонъ № 91-37; въ конторъ Н. Печковской, Москва (Петровскія линіи); во всёхъ магазинахъ «Новаго Времени», Вольфа, Карбасникова и другихъ.

### вышла въ свъть новая книжка

Анатолія Быкова.

## сонъ и его значение

ВЪ ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ ЖИЗНИ.

Психо-физіологическій этюдь.

Ц. 30 коп., съ перес. 45 коп., нал ил. 55 коп. Москва, бл. Храма Спасителя д. Ковригина, редакція журнала «Спиритуалисть».

### продолжается подписка на 1910 годъ

на иллюстрированный журналъ

# "СМЪЛЫЯ МЫСЛИ"

Пятый годъ изданія (Витьсто "Голоса Всеобщей Любви").

Основная задача журнала, имѣющаго чрезвычайно широкую программу, указать практическіе методы, заимствованные изъ древнихъ, средневѣковыхъ и современныхъ оккультныхъ (тайныхъ, сокровенныхъ) наукъ и изъ наблюденій людей, добившихся изъ ничтожества крупнаго матеріальнаго и общественнаго положенія,— къ улучшенію личной жизни, къ достиженію счастья, успѣха,— словомъ, всего желательнаго, равно какъ и къ устраненію всѣхъ препятствій, неудачъ, лишеній, скорбей и т. под., а затѣмъ дать опять таки чисто практическіе же способы къ развитію въ себѣ каждому скрытыхъ психическихъ силъ и къ примѣненію ихъ въ дъйствительной жизни.

Начало жизни—мысли: оне служать проводникомь въ область здоровья, знанія и счастья, поэтому нашь журналь ставить своею задачею—дать все, что способствуеть правильному здоровому воспитанію мысли, въ какой бы области она не проявлялась: будь передъ нимь влюбленный юноша, будь изобретатель, будь ищущій счастія въ работе надъ землею, будь подвижникъ духа, будь ученый, будь ученикъ, будь государственный мужъ, будь больной, будь совершенно здоровый человекъ, будь молодая женщина-мать, будь юная девушка и т.д., и т. д. Всё они найдутъ въ «Смёлыхъ мысляхъ» массу полезнаго, необходимаго, незаменимаго для нихъ.

Особенно будуть разрабатываться журналомь следующіе четыре отдела: а) сила духа, б) сила мысли и духовной энергіи, в) духовная и физическая красота, и здоровье, и г) нормальныя формы отношенія къ людямъ.

52 №№ Цѣна В руб. ЕО ксп. съ деставкою и пересылкою.

При подпискѣ—двѣ безплатныхъ преміи: «Автофиксаторъ» для развитія въ себѣ силы воли и «Энергофиксаторъ» для развитія въ себѣ психическихъ силъ взгляда, послѣдній является основною частью привилегированнаго 2-го іюля 1909 года Отдѣломъ Промышленности при Министерствѣ Торговли и Промышленности пе Охранительному Свидѣтельству ва № 35267 «прибора для гимнастики глазъ»:

На пересылку премій, наклеенныхъ на полотив и на упаковку ихъ прилагать въ предвлахъ Европейской Россіи—40 коп., а въ Азіатскую. Россію—80 коп.

Подписка прынищается въ редакціи: Москва, Хранъ Сласителя, Обиденскій пер., д. Ковригина. Телефонъ 91—37; въ конторѣ Н. Печковской, Москва, (Петровскія линів); во всёхъ магазинахъ «Новиго времени», Вольфа, Карбасникова и у другихъ.

### Отчего это?..

«Исканіе жизни.»

«Исканіе правды.»

«Исканіе прямыхъ путей къ Господу Богу.» Воть злободневныя фразы нашего времени.

Вотъ видимая забота современнаго намъ человъчества.

Объ исканіи правды, объ исканіи истины, объ исканіи счастья, объ исканіи истинныхъ путей къ чертогамъ Бога живаго говорять теперь всъ, говорить теперь каждый отъ мала-до-велика.

Эти стереотипныя фразы почти на каждомъ шагу встръчаются те-

перь и въ обществъ, и въ дъйствительной жизни.

Этими фразами, этими стереотипами наполнена вся наша печать, начиная съ дътской литературы и кончая политическими партійными органами.

Этими фразами оправдывають самые разнообразные импульсы обще-

ственной жизни.

Эти фразы, какъ необходимый спутникъ, идутъ вслѣдъ за тѣмъ, кто съ дрожащими отъ ужаса колѣнами, съ блѣднымъ перекосившимся лицомъ сходитъ со скамьи подсудимыхъ, выслушавъ роковой приговоръ возмездія за совершенное преступленіе.

Этотъ стереотипъ съ мучительной, насмѣшливой ироніей, болѣзненнымъ эхомъ отдается въ сердцѣ близкихъ людей, сбѣжавшихся на роковой выстрѣлъ покончившей съ собой молодой отцвѣтшей безъ чуднаго

мощнаго расцвъта жизни.

Эти симпатичныя, полныя глубокой мысли, содержанія, слова оправывають самыя разнообразныя организаціи, товарищества, союзы, кружки серьезныхъ изследованій и въ одно, и то же время детскихъ увлеченій сотень тысячь людей.

Эти слова яркимъ гламенемъ горятъ надъ широко раскрытой дверью сектантскихъ собраній, откуда звучной и мощной волной при трогательномъ аккомпаниментъ органа льются теплыя много говорящія за себя слова гимна:

Намученъ ли гръхами ты. На крестъ, на крестъ гляди! Христа Распятаго проси— И въ сердце миръ войдетъ.

Эти же самыя слова слышны вългаинственныхъ симпатичныхъ переживахъ звучныхъ серебристыхъ колоколовъ, призывающихъ въ храмъ Великаго Бога.

Эти же слова траурной кистью нанесены на бѣлый фонъ тѣхъ дверей или вѣрнѣе той стѣны, за которой раздаются смѣлые, увѣренные ролоса, отрицающіе и Бога, и вѣру, и любовь, и преданность Ему.

Эти слова написаны на лицъ и на челъ того воина каждой страны и каждаго отечества, который, будучи воспитанъ среди бархатной муравы зеленыхъ полей, среди дивнаго простора необозримыхъ степей, въчащъ строгихъ, задумчивыхъ и тъчистыхъ льсовъ, на извилистыхъ лукобразныхъ берегахъ въчно плывущихъ, въчно оглашающихъ окрестностъ прибоями волнъ прасавицъ ръкъ, идетъ на защиту своей родины, на защиту своего дорогого горячо любимаго Царя и Помазанника.

И эти же слова сопутствують и тому, кто въ мрачной гробовой обстановкъ при таинственной тишинъ, прикрывающей собою преступную волю преступнаго человъка, готовитъразрушительной силы бомбу для тъхъже властей, на того же, —вмъстъ съ тъмъ и своего, —върнаго защитника-солдата.

Посмотрите дальше.

Вотъ передъ вами женщина, которая проливаетъ обильныя слезы и расточаетъ слова умиленія и восторга, слушая рѣчь экзальтированнаго проповѣдника; съ восторгомъ увѣряетъ всѣхъ и каждаго, что давно пужно было появиться такому проповѣднику, давно нужно было пробудить человѣческія сердца; что она теперь совершенно переродилась; что она не, знаетъ, гдѣ она находится въ данный моментъ: на землѣ или на небѣ.

Ея пересохшія губы произносять дивныя слова молитвы.

Она всей своей фигурой, всъмъ своимъ внутреннимъ восторгомъ говоритъ: «наконецъ-то я нашла правду, наконецъ-то я у истины, наконецъ-то въ моей душъ преобразовался дивный неземной рай».

И въ то же время эта женщина по возвращении домой, не будучи своевременно встръчена прислугой, отворяющей ей двери, дълаетъ ей строгій выговоръ съ предупрежденіемъ о лишеніи мъста.

Просматривая полученную почту, не найдя ожидаемаго письма,

призываетъ громъ и молніи на своего корреспондента.

Вотъ пожилой человѣкъ, который вѣ бесѣдѣ, послѣ прочитанной лекціи «о необходимости, для достиженія общаго счастья, быть человѣчнѣе съ людьми», въ громкихъ искреннихъ фразахъ горой стоялъ за каждаго изъ малыхъ сихъ, теперь твердъ, какъ камень: холоденъ какъ ледъ; съ суровой неумолимостью заявляетъ женѣ своего должника, несчастной изстрадавшейся, измучившейся и физически, и нравственно женщинѣ, что онъ въ своихъ дѣлахъ аккуратенъ, какъ часовая стрълка, и если завтра въ 12 часовъ ему не будетъ представленъ долгъ, онъ пуститъ съ молотка все имущество своего неисправнаго должника.

И это въ самыхъ многоразличныхъ варіантахъ слышится везді и

повеюду.

И это: худо скрываемая злоба, невыразимый ужасъ отчаянія, какаято дикая вакханалія лжи съ лицемъріемъ; ханжества съ развратомъ; злобы съ ненавистью; проклятія со словами лживой молитвы: судорожныхъ рыданій безотчетнаго горя съ радостнымъ хихиканьемъ скряги, сидящаго надъ своимъ сундукомъ и считающаго золотыя и серебряныя монеты,—несется въ безумномъ ужасъ непередаваемаго шабаща.

И въ то же время вездъ и повсюду красуются мощные плакаты о найденномъ счастьъ, объ открытомъ пребывании Великаго Бога и о найденныхъ путяхъ къ дивному давно желанному счастью на землъ.

Я въ ужасъ размышлялъ надъ этой вырисовывающейся въ моемъ представлени несуразности человъческой жизни.

Ужасъ бользненио сжималъ мое сердце.

• Холодный лобъ, какъ клещами, сдавливало безсиліе разобраться во всей этой, путаніць, во всемъ этомъ безобразно запутанномъ, перепутанномъ Гордіевомъ узлъ.

Отчего это?..

WOTENY?..

Что лежить въ основъ этой чудовищной запутанности?...

Въ этой слепоте ...

Въ этомъ какомъ-то адекомъ самообманъ... Отвъта, казалось, не было.

И я со скорбію хотѣль уже молитвою отогнать отъ себя тревожныя мысли...

Какъ вдругъ вошелъ келейникъ съ письмомъ изъ дома стариннаго моего пріятеля, человѣка глубоко и истинно вѣрующаго, мучительной раной въ сравнительно благопріятной жизни котораго былъ его родной братъ.

Этоть послѣдній—человѣкъ съ университетской скамьи, слишкомъ 60-лѣтняго возраста, бывшій то въ революціонныхъ организаціяхъ, то въ тюрьмахъ, то среди народа, то въ качествѣ преподавателя въ среднемъ учебномъ заведеніи одного изъ поволжскихъ городовъ, то въ крѣпости, то въ ссылкѣ, то въ побѣгѣ, то на порогѣ висѣлицы, то, наконецъ, на каторгѣ и лишь въ минувшіе годы общихъ свободъ пришедшій къ родной семьѣ. Человѣкъ, никогда не знавшій, гдѣ онъ будетъ завтра: или снова на каторгѣ или, быть-можетъ, у того ложнаго рога изобилія, который, какъ будто, несеть за собой злоба, насиліе, вражда, кровь, преступленія тому народу, которому въ теченіе всей своей жизни онъ хотѣлъ показать истинное счастье, истинную правду и истинный путь къ Богу.

Не зная Бога, а при незнанін Его ни истинной свободы, ни истин-

наго счастья.

Словомъ Василій Николаевичъ А. былъ постоянною болізнью, заботою и тревогою для всей своей родни.

Это была постоянная нескончаемая печаль добраго сердцемъ его

брата Александра Николаевича А.

Это была скорбь, продолжительное страданіе и наконець причина преждевременной смерти его матери.

И вотъ, лишь только онъ явился, возвращенный съ каторги, въ семь в ого брата наступилъ самый тяжкій, самый мучительный безпросвътъ.

Думали, что придеть старый изможденный, какъ говорится, укатавшійся тяжелыми уроками жизни, человъкъ, которому нуженъ только лишь покой, да покой.

А, вивето этого оказался съдоволосый, бодрый, предобродущиви-

шій жизнерадостный 65-льтній юноша.

И первое, что онъ сдълалъ по своемъ возвращении, это было посъщение имъ широкой волной проходившихъ въ то время политическихъ митинговъ.

Часто я вступаль въ беседу съ Васидіемъ Николаевичемъ, желая до некоторой степени повліять на его отъ природы добрую, отвывчивую душу, стараясь приблизить его къ ученію Божественнаго Спасителя міра, указать ему на всю несообразность, на всю непормальность его личной деятельности,—всё мои попытки, всё мои усилія были тщетны.

Полное невъріе, абсолютный атеизмъ въ такихъ крѣнкихъ рукахъ держали закоренълаго идеалиста-революціонера, что нельзя было ника-

кими усиліями склонить его на путь правды и добра.

Всю свою ужасную дівятельность (онъ былъ одинъ наъ самыхъ крайнихъ террористовъ) онъ оправдывалъ, какъ и многіе изъ представителей вышеуказаннаго движенія нашего чреватаго всякими движеніями времени, завітнымъ стремленіемъ исканія счастья; исканія правды, исканія истины, исканія путей къ Богу живому.

Когда повсюду переживалась надолго оставшанся въ памяти русскаго человъка безшабащность и безудержная удаль разгулявшейся

етихійной силы, все-было еще туда сюда.

Но, когда палъ дикаго безумія свалиль, когда въ обществъ и въ правящихъ кругахъ наступило болье трезвое отношение къ вопросу.

тогда безудержное увлечение Василія Николаевича едівлалось тімъ пугаломъ для его семьи, которое, какъ тяжелый кошмаръ, стало давить всіхъ отъ мала до ведика.

Съ каждымъ полученнымъ письмомъ на имя Василія Николаевича; съ каждымъ письмомъ, отправляемымъ имъ кому-либо; каждый его уходъ куда-либо, равно какъ и приходъ къ нему кого-либо; неосторожное молодое, громкое слово; горячій споръ, во время котораго ветеранъ революціи ни передъ чёмъ не останавливался, ни передъ чёмъ ни задумывался, — все это, какъ тяжелый молотъ, дробило мирный покой его старика—брата.

Часто этотъ последній, добрый человекъ, вздиль ко мив со своей

скорбью.

Часто мы съ нимъ вмъстъ горевали, вмъстъ молились.

Часто мы съ нимъ придумывали способы, мѣры для обращенія этого хорошаго по душѣ человѣка, какимъ былъ Василій Николаевичъ,

на добрую мирную колею жизни.

Наконецъ, послъднее, что мы придумали, это обратились къ чрезвычайно старому, пользовавшемуся большимъ успъхомъ въ древности, христіанско-оккультному обычаю ежедневно подавать на проскомидію просфоры за здравіе раба Божьяго Василія.

И это изо дня въ день продолжалось около года.

Наконецъ, испытанное средство не замедлило оказать свое дъйствіе. Однажды, совершенно неожиданно для меня Василій Николаевичъ довольно рано утромъ прівхаль ко мнъ.

Прітхаль такой грустный, съ совершенно непохожею на него задумчивостью и ніжоторою скорбью въ его обыкновенно жизнерадост-

ныхъ большихъ сфрыхъ глазахъ.

Посять двухъ-трехъ словъ, обычныхъ банальныхъ фразъ Василій Инколаевичъ разсказалъ миъ слъдующее:

- Буду говорить съ вами откровенно.

Бто я и что я-вы знаете.

Отчего и почему я таковъ, вы тоже знаете.

11, думаю, особенно строго меня не судите.

Баждый върить въ свое.

Было время, когда я былъ молодъ, я върилъ въ ваше, но потомъ, когда наступилъ сознательный періодъ жизни, когда я увидалъ, что между вашей върой и вашимъ словомъ такая неизмъримая пропасть, которую не затянешь никакими искусственными завъсами, никакими тяжелыми драпировками — ложъ сквозила во всемъ и повсюду, — я нашелъ другую въру, другую религію.

Правда, она не была такъ красива, какъ ваша.

Она не говорила о въчномъ счастьъ, она не говорила о райскомъ

епокойствін, мир'в и тишин'в.

Но зато она не отходила отъ стремленія къ своей конечной цѣли, и въ ней между идеей и правдой жизни не было никакихъ извилинъ, никакихъ кривыхъ путей.

Моя новая въра была дикая, быть можеть, варварская, жестокая

борьба, но она преслъдовала опредъленную цъль-побъду.

И мы всв, въровавшіе этой върой, никогда ни въ себъ, ни въ окружающихъ не видъли той фальши, которая живетъ въ вашей въръ.

Много прошло съ начала моего присоединения къ этой въръ лътъ. Когда еще бурлила кровь, когда еще тъло и горячая голова мъ-шали вдумываться въ дъйствительность, въ основные принципы и доктруны моей новой въры, — все шло, какъ по маслу; но, когда началъ

болье опредъленно работать умъ, когда глаза пріобрыли способность больше останавливаться на предметахъ и всматриваться въ самыя мельчашия ихъ очертанія, тогда все чаще и чаще стала приходить въ голову мысль, что ненормально то счастье, которое добывается милліонами мелкихъ и крунныхъ несчастій для другихъ.

Не въ силахъ никакое солнце, когда оно взойдеть послъ долгихъ дней мрака, не освъщать тътрупы, ту кровь, которая была пролита по

пути каждаго, шедшаго къ этому солнцу.

Я съ каждымъ новымъ днемъ убъждался, что и моя въра не хороша, пожалуй, еще даже хуже вашей.

Въ вашей—ложь, фальшь, — въ нашей—кровь, вражда, въчная

И мив стало такъ тяжко, такъ жутко, такъ мучительно противно все, такъ обидно, что я, пройдя всю свою жизнь какимъ-то ложнымъ, невърнымъ путемъ, ни на одно мгновенье не подощелъ къ тому, что было моей завътной цълью, моимъ завътнымъ желаніемъ.

И вотъ вчера я ръшилъ въ довершение ко всъмъ сюрпризамъ, преподносимымъ и преподнесеннымъ моему милому брату Александру прибавить еще одинъ и на этотъ разъ уже последній.

Скажу короче, я ръшилъ покончить съ собой.

Написалъ обычныя письма и рёшилъ передъ концомъ обойти всёхъ милыхъ членовъ семьи моего брата, сказать каждому изъ нихъ какоелибо доброе слово, а потомъ уже и отправиться  $my\partial a$ , откуда никто и

никогда не возвращался.

И, странное діло, всіхх обошель, со всіми мысленно попрощался совершенно спокойно; захожу къ своему младшему племящу Вить; но вы сами знаете, что такое Витя, резвый, смышленный мальчикъ, который никогда не приковываль на себь моего вниманія. Вхожу и вижу, что онъ сидитъ, что-то рисуетъ. Подхожу. Всматриваюсь. Рисуетъ/очень неумъло, но ясно изображение Богойатери. Не знаю почему, спрашиваю: «что это ты изображаешь, Витюшка?» «Божію Матерь», говорить. «А ты любишь ее и знаешь?»—«Да, говорить, и очень».—«А почему же, спрашиваю, я ее и не люблю и не знаю?»—«Да потому, говоритъ Викторъ, что ты не въришь, ни во что не въринъ». - Не знаю, но меня почему-то очень больно кольнулъ этоть бойкій отв'єть малыша, и я почти съ дістскимъ задоромъ говорю ему въ тонъ: «А ты знаешь, почему я не върю.:» --—«Знаю», весело отвъчаеть мальчикь.—«Почему?»—«Да потому что теби никто не научилъ, какъ върить!»

Представьте себъ, меня, какъ будто, кто ударилъ по головъ.

**Какъ будто десятки тысячъ голосовъ заговорили** внутри меня въ унисонъ: «да, да, тебя никто не училъ, какъ нужно върить; припомни, говорилъ тебъ кто-нибудь, -- какъ нужно върить?... Не теперь, а тогда, тогда, помнишь, давно?... Когда ты быль такой же, какъ Витя!»

И какой-то другой голосъ ясно, опредъленно отвътилъ во мнъ: «Нътъ! и этого мало, что тебя не учили, какъ нужно върить, тебя даже

не учили, какъ нужно жить!...»

И, какъ помъщанный, вдругъ спращиваю Витю: «Витя, а тебя учили, какъ нужно жить?» - «Учили». - «Ну какъ же пужно жить. "» --Мальчикъ задумался; потомъ весело поднялъ головку и такъ хорошо, хорошо, просто сказалъ миъ: «Да просто, дядя Вася, нужно жить п больше ничего. Понимаешь, нужно жить».

И при этихъ словахъ вдругъ, какъ-то порывисто бросился ко миъ,

схватилъ меня ручонками за лиею и горько, горько заплакалъ.

Не знаю отчего, моментально пришла мив на память моя милая, дорогая матушка.

Я ощутиль на себѣ ея дыханіе; слезы Вити казались мнѣ ея слезими, и я, не выдержавь наплыва чувствь, вмѣстѣ съ Витею расплакался, какъ ребенокъ.

Излишне говорить, что мысль о самоубійствъ была погребена.

Выпланавши свое горе, свою душевную пустоту и тоску на плечѣ моего маленькаго спасителя, я вдругъ сказалъ ему: «Витя, давай вифстъ съ тобой помолимся Богу».

Мальчикъ охотно согласился, и воть я подъ его дътскій лепеть: «Богородице, Дъво, радуйся», — первый разъ за 65 льть своей жизни

такъ сознательно молился Ему, обливаясь горячими слезами.

— Теперь, дорогой батюшка, я пришель къ вань, какъ къ моену лучшему другу, лучшему учителю, какъ бы къ Самому Христу.

Я твердо увъроваль, постигь, что я до сихъ-поръ не умъль въровать вашей настоящей и своей прежней върой. Помогите мив въ этомъ.

И когда вы откроете во миъ тъ замусоренные жизнью и временемъ источники моей когда-то безграничной любви къ Господу Богу, я попрошу васъ принять меня по уставу вашей церкви въ ея лоно, какъ заблудшаго брата.

Прошу только не говорить объ этомъ до поры до времени моему

брату»...

Я быль такъ пораженъ этой исповедью, что моимъ первымъ движеніемъ было встать, вместе съ нимъ, на колени передъ Распятіемъ и

принести Ему великую благодарность за совершившееся чудо.

Затвиъ и ръшилъ сдълать такъ: если Онъ могъ въ одно меновенье сдълать то, что не могли сдълать люди, бывше около пробудившагося теперь от тягостного сна христанина въ течене 65 лътъ, пусть же Онъ Самъ и отвътитъ на его душевные запросы.

Я далъ ему Новый Завъть и посовътоваль ему ежедневно, послъ краткой на каждый разъ молитвы, читать эту святую книгу, ожидая того

момента, когда Онъ найдеть въ ней отвъты на всъ его запросы.

Лишь только онъ получить отвъть на всъевои вопросы, онъ долженъ прійти и сказать объ этомъ мнѣ, а я послѣ этого пріобщу его св. Христовыхъ Таинъ.

Такъ и сдълали.

Василій Николаевичь до неузнаваемости измънился за это время. Семья и брать ръшили, что онъ забольлъ.

Я, глядя на него, видълъ, что онъ переживалъ тяжелое ожидание

того, что для него теперь было дороже жизни.

И ожиданіе, — въ исполненіи котораго онъ быль тако твердо увърень, что мив кажется, если бы оно какими-либо судьбами не оправдалось. — чего само собою разумвется при такой върв быть никоимъ образомъ не могло, — онъ, не задумывансь ни на одно мгновенье, снова пришель бы къ своему ужасному рашенію.

Я это время видался съ нимъ, приблизительно, по разу въ недълю.

И наши свиданія всегда ограничивались двумя фразами.

— Открыть вамь Господь?...

— Да, но я чувствую, что это еще не все...

И это продолжелось довольно долго.

И воть, какъ разъ въ моменть монхъ приведенныхъ выше мучительныхъ сомувній, вошедшій келейникъ принесъ мив следующее письмо оть моего друга:

«Дорогой мой другь и наставникь, моему счастью нёть предела, нътъ границъ. Я снова родился, но на этотъ разъ родился къ такой жизни, къ такому безграничному счастью, о которомъ я никогда не думаль, никогда не мечталь. О, Великій Боже, если бы кто указаль мить на эту дивную книгу и, въ особенности, на это мъсто въ ней 45 лътъ назадъ, я бы не былъ тъмъ, что я былъ за это время, но... очевидно, на то Его святая воля. Проанализировавъ себя и свое прошлое за это время ожиданія Его дивнаго отвъта на томившіе меня вопросы, я твердо установиль, что причиной моего отпаденія оть віры вь Христа быль тоть разладь между словомь и деломь, который я всегда наблюдаль лично въ себъ и въ окружавшихъ меня людяхъ. Вслъдствіе чего мив казалось, что Богъ существуеть только для наказанія грвшниковъ и для вознагражденія тъхъ праведниковъ, которые пріобрѣтали свою праведность въ пустыняхь, въ лъсахъ, вдали отъ людей и отъ человъческой жизни. А такъ какъ ихъ было мало, а больше было жалкихъ грёшниковъ, то Богъ представлялся мив только лишь, какъ грозный судья.

«Інсуса Христа я зналъ, какъ Божество, пришедшее на землю и давшее самые невозможеные законы людямъ, ибо люди, носившее Его имя, когда читали эти законы, плакали, умилялись, но въ то же время совершенно ихъ не исполняли, а совершали прямо противоположное имъ и говорили: ну, для исполненія этихъ законовъ нужно быть возрожденнымъ свыше; и никто не искалъ этого возрожденія.

«Мало этого, я наблюдаль, что люди очень мало и въ очень рѣдкихъ случаяхъ обращались ко Христу, а искали защиты, главнымъ образомъ, у подвижниковъ и святыхъ, пришедшихъ къ Нему изъ обыкновенныхъ людей,—им на одно мгновение не задумываясь и не изучая ихъ

жизнь для того, чтобы узнать, какъ они пришли къ Нему.

«Когда я спрашивалъ или прислушивался, почему это дълается такъ, мнъ говорили, что Христосъ стоитъ отъ насъ дальше, нежели наши святые, которые вышли изъ нашей же среды, т.-е. такіе же люди, какъ мы.

«Такимъ образомъ, отъ меня вслёдъ за Богомъ отошелъ и Христосъ.

«Дальше,—мив говорили, что Богь—отець всвхъ людей и обладаеть свойствами любви, значительно превышающей обыкновенную родительскую любовь; и въ то же время, когда я въ припадкахъ дѣтской скорби падалъ передъ Нимъ на колени и, обливаясь слезами, высказывалъ Ему своимъ дѣтскимъ лепетомъ свою дѣтскую скорбь,—мив говорили, что этого дѣлать нельзя, что много говорятъ Богу лишь только язычники, ибо Богъ Самъ знаетъ, что нужно каждому изъ насъ; молиться же Богу нужно только лишь особыми молитвами, хотя въ этихъ молитвахъ было гораздо больше словъ и словъ, совершенно непонятныхъ для меня, чужихъ мив, чѣмъ тѣ, которыя были въ моемъ дѣтскомъ лепеть:

«И я поняль, что это все не то, что люди или ошибаются въ свойхъ върованіяхъ, или создали ихъ только лишь для удовлетворенія естественнаго человъческаго стремленія ко всему таинственному.

«На помощь къ моимъ думкамъ подопли ученія напихъ позитивистовъ, нашихъ матеріалистовъ, которые ясно и опредъленно говорили: върь въ то, что можешь видъть, слышать и осязать; въ этой въръ нъть ни лжи, ни разлада въры съ жизнью.

«И я завертылся и утонуль въ омуть реализма.

«Теперь, когда Господу было угодно, благодаря чьимъ-то молитвамъ, пробудить мою душу; когда я, забывши все, какъ новорожденный ребенокъ, началъ съ первыхъ шаговъ читать святое слово Господа и Его апостоловъ, я сразу понялъ, что я не умълъ въровать, не зналъ, во что въровать, и никто не сказалъ мнъ, какъ должно въровать.

«Теперь я поняль, что Богь дъйствительно Самый лучшій, Самый идеальнъйшій Отець во вселенной; что Господь Іисусь, сошедшій на землю по любви этого дивнаго Отца, отдаль Себя Самого ва грѣхи наши, чтобы избавить нась оть настоящаго лукаваго вѣка 1); что Онь больше, чѣмъ кто-либо знаеть, что мы грѣшны, но Его кровь очищаеть нась оть всякаго грѣха 2), ибо онъ есть умилостивленіе за грѣхи наши и не только за наши, но и за грѣхи всего міра 3) и если мы исповѣдуемъ грѣхи наши, то Онъ, будучи вѣренъ и праведенъ, простить намъ грѣхи наши и очистить нась отъ всякой неправды 1).

«Мало этого, если мы послѣдуемъ указанію Его св. апостола, сказавшаго: «радуйтесь всегда въ Господѣ, и еще говорю—радуйтесь. Кротость ваша да будетъ извѣстна всѣмъ человѣкамъ. Господь близко, не заботьтесь ни о чемъ, но всегда въ молитвѣ и прошеніи съ благодареніемъ открывайте свои желанія предъ Богомъ»,—то «миръ Божій, который превыше всякаго ума, соблюдетъ сердца ваши и помышленія ваши

во Христь Incvcь» 5).

«Вотъ что мив -сказалъ призвавшій меня къ Себв черезъ Витю Божественный Спаситель міра, и я теперь понялъ и смыслъ жизни, и ея цвль, и выше, драгоцвинве христіанской религіи ничего не признаю и ничего не знаю.

«И если люди искажають свою жизнь и искажають своего Бога, своего Христа и свою дивную религію, то только лишь потому, что не знають своей въры, своего Христа и своей религіи, поэтому въ ихъжизни и разладъ, и скорби, и печаль, и несчастья.

«Знающій же Христа,—иначе и жить не можеть, какть только съ постоянной и неизмънной радостью въ Господъ и съ постояннымъ неиз-

мъннымъ миромъ Божіимъ, который «превыше всякаго ума».

«Всякій же, кто говорить я люблю Бога, а брата своего ненавидить,—тоть лжець; ибо не любящій брата своего, котораго видить, какъ можеть любить Бога, котораго не видить? •)»

«Воть, что Онь открыль инв.

Воть что я поняль, что позналь и что меня снова соединило съ Нимъ.

«Будьте добры, назначьте время для моей исповъди и для пріобщенія меня св. Христовыхъ Таинъ.

Ввіряющій себя вашимъ молитвамъ Василій А.»

И я поняль, что это письмо было отвътомъ отъ Него на мои взволновавшіе мою душу вопросы.

Князь Инокъ.

<sup>1)</sup> Это я увидаль въ пославів апостола Павла къ Галлатамъ 1, 4.

<sup>1) 1-</sup>e loanes 1, 7

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1-е Іоаннъ 2, 2. <sup>4</sup>)-1-е Іоаннъ 1, 9.

Онянп. 4, 4—7.
 1-е Іоаннъ 4, 20.

### Сила мысли.

Основной заботой каждой религіи всёхъ вёковъ и временъ было стремленіе выработать въ человёческихъ душахъ и сердцахъ, если такъ можно

выразиться, правильность, возвышенность мысли.

Припомните моленія великаго псалмоп'євца: всё они, главнымъ обравомъ, что касалось его счастія, его личнаго благополучія, выражались въ томъ, чтобы великій Промыслитель міра содействоваль ему въ усовершенствованіи его мыслительныхъ органовъ.

Всѣ эти великія и трогательныя слова его: «Сердце чистое сотвори во мнѣ, Боже, и духъ правый обнови внутри меня...» «Не дай уклониться, сердцу моему къ словамъ лукавымъ...» «Утверди сердце мое въ страхѣ имени Твоего»... и многія подобныя этимъ молитвенныя просьбы царя-поэта свидѣтельствують о томъ, что самой возвышенной заботой лучшихъ людей его эпохи, была чистота мысли и непорочность сердечныхъ побужденій.

И какъ на главную существенную заботу человъческаго существованія указаль на нее и Божественный Спаситель міра въ Его великой, извъстной каждому христіанину бестръ съ апостолами, въ которой Онъ предупреждаль ихъ «беречься закваски фарисеевъ» и которую еще рельефите выразиль въ отповъди іудейскимъ законникамъ, когда они предпослали упрекъ Іпсусу въ томъ, что Его ученики «не придерживаются преданія отцовъ относительно омовенія рукъ».

Его великія памятныя слова: «изъ сердца же выходять всё влыя и скверныя начала»—свидѣтельствують о томъ, что Самъ Божественный Спаситель міра въ разсужденіяхъ о человѣческихъ духовныхъ усовершен-

ствованіяхъ, самое видное мъсто отводилъ воспитанію мысли.

И дъйствительно, стоитъ только ознакомиться съ основами оккультной философіи и духовно-христіанской литературы, чтобы убъдиться въ томъ,—какое значеніе и какую огромную роль играетъ мысль не только въжизни каждаго отдъльнаго человъка, но даже и въ жизни всъхъ людей.

Мысль въ человъческомъ существовани-это все.

Являясь канвой, программой человъческаго существованія, она руководить всьмъ его существомъ.

Она неизмѣнно предшествуетъ каждому его поступку, каждому его движенію.

И все, что человѣкъ, — нормаленъ онъ или ненормаленъ съ точки зрѣнія психическаго равновѣсія, — все, чтобы онъ ни дѣлалъ, всегда этимъ дѣламъ его непремѣнно предшествовала извѣстная мысль, извѣстная, по внутреннему содержанію, быть можетъ даже и очень туманная по формѣ, ндея.

Какъ художникъ, прежде чѣмъ воспроизвести то или другое твореніе. внезапно одухотворяется зародившейся мыслью; какъ изобрѣтатель, прежде чѣмъ удивить міръ новымъ усовершенствованнымъ открытіемъ, вынашиваеть его въ своей головѣ,—точно такъ же и прелюбодѣй прежде чѣмъ совершить преступленіе противъ закона нравственности, нѣкоторое время находится подъ гипнозомъ, подъ обаяніемъ своей собственной мысли.

Она рисуеть въ его-воображении самыя захватывающія душу и сердце

картины сладострастія.

Она рисуеть ему готовый планъ его дъйствій.

И, когда онъ вступаеть въ преступную область, онъ уже идеть по строго опредъленному пути.

Онъ уже, какъ хорошій ученикъ, подъ руководствомъ опытнаго руководителя дълаетъ то, что нужно послъднему.

Точно также поступаеть и преступникъ, посягающій на жизнь близкаго лица или на его благосостояніе, онъ совершаеть то, къ чему давнымъ

давно подготовила его мысль, его идея.

Онъ, какъ человъкъ, подпавшій подъ вліяніе самаго страшнаго, самаго сильнаго гипнотизера, автоматически выполняеть заданную ему задачу.

Разница только въ томъ, что въ этомъ послѣднемъ случаѣ загипнотизпрованный мыслью субъектъ,—все время сознаетъ, что онъ дѣлаетъ и во всемъ отдаетъ себѣ ясный отчетъ.

И странное дівло, глубоко сознавая всю неприглядность, недостойность своего поступка, онъ тімь не меніве съ удивительной настойчивостью

совершаеть то, что задумаль.

Такъ что я лично, чтобы мнѣ ни говорили, никогда не признаю и не могу признать состоянія, такъ называемаго, аффекта, исключая, конечно, тѣ случаи, гдѣ преступникъ совершаетъ преступленіе въ состояніи полной утраты психическаго равновѣсія, вѣрнѣе въ состояніи полнаго безумія или горячечнаго бреда.

Возьмите цълую серію судебныхъ процессовъ, гдъ мужъ или жена, въ, такъ-называемомъ, «припадкъ ревности» убиваетъ своего соперника или своего коварнаго друга; во всъхъ этихъ случаяхъ по какой-то роковой случайности непремънно появляется ружье, топоръ, ножъ или кинжалъ.

которыхъ зачастую до этого не бываеть въ домъ.

И, хотя очень часто эти преступленія относятся къ группъ преступленій, совершенныхъ въ состояніи аффекта, мгновеннаго раздраженія, вспыльчивости, — это самое орудіе служить доказательствомъ

противнаго.

Какъ ревнивый Познышевъ въ величайшей по замыслу и по выполненію философско-психологической панорамѣ Л. Н. Толстого «Крейцерова Соната» оціниваєть свое дізніе въ моменть его совершенія до такихъ мельчайшихъ подробностей, что сознательно и ясно наблюдаєть, какъ входить ножъ въ мягкоє тіло его жены, и, кончая той несчаєтной женщиной недавняго процесса, которая, находясь во власти своей чудовищной мысли, медленно подготовлявшей ее къ преступленію, двумя выстрівлами изъ револьвера въ одно и то же місто, убиваєть сонною свою мнимую соперницу, вствони были воспитаны, подготовлены, вытренированы зародившейся боліве или менте продолжительное тому назадъ время мыслью.

И если мало, очевидно, знакомый съ человъческой психологіей Цезарь. падая подъ ножомъ своего убійцы, съ ужасомъ и изумленіемъ восклицаетъ: «и ты, Брутъ», —Всезнающій, Всесовершенный, постигшій человъческую душу и всть ея изгибы настолько, насколько можно представить это доступнымъ божескому и человъческому достоинству Спасителя міра, — Христосъ, зная работу мысли преступнаго предателя, видя, какъ онъ былъ окованъ ею; какой сильной волей и энергіей направляемъ ею, —съ философскимъ спокойствіемъ мудраго изъ мудрыхъ земли, сказалъ ему: «дтай,

что дълаешь».

Этими словами Онъ, какъ лучшей иллюстраціей, подтвердиль ту губительную, ту безпощадную силу, которая исходить извнутри человъка, изъ его сердца, изъ его помысловъ:

«Дѣлай, что дѣлаешь».

Какое великое, полное грусти,—сожальнія, и вивсть съ тывь глубокое предъленіе могущественной силы мысли. Но для чего наиз искать приивровь въ исторіи человъческой жизни;

зачемъ намъ углубляться въ недра отжившихъ эпохъ?

Взглянемъ каждый на самого себя, провъримъ свою собственную душу, провъримъ свои собственные поступки, совершенные нами не десятки лътъ назадъ, не годы, не мъсяцы, даже и не дни, а сейчасъ, сію минуту; и, разсматривая ихъ, какъ результатъ какого-то другого импульса, возбудителя, — мы увидимъ, что каждый поступокъ совершенъ нами подъвліяніемъ мысли, зародившейся въ насъ быть можетъ нъсколько часовъ, нъсколько дней, нъсколько мъсяцевъ, даже нъсколько лътъ назадъ.

Сначала эта мысль появилась въ нашей головъ, какъ легкое дуновеніе

вътерка, какъ мгновенно проскользнувшая тънь.

И мы даже забыли о ней.

Но она существуеть, она создалась.

Вспыхнувши яркой и, какъ будто, тотчасъ же затухшей искоркой, она гдъ-то у васъ тамъ далеко, далеко въ тайникахъ вашего сердца нашла себъ, какъ новорожденное дитя, свою колыбель, свое гнъздышко и теперь, чтобы вы ни дълали съ ней, какъ бы ни старались забыть о ней, —она уже существуетъ, она есть.

Она будеть расти, расти, быстро крепнуть, и все больше и больше завоевывать васъ; подчинять себе все ваши желанія, все ваши матеріальные и духовные стимулы до техъ поръ, пока вы не будете находиться подълолнымъ ея вліяніемъ, пока вы не исполнили ея воли, ея мощнаго и вла-

bИ

H

C

ear

am

RI

ВЛ

ee

III

601

VT

ИЛ

TI

or

Ъ

TH

lpy

lep:

OT

стнаго распоряженія.

Всиатриваясь въ себя въ промежутокъ времени, между появленіемъ мысли и реализаціей ея, вы можете сказать самому себъ такъ же, какъ ска-

залъ Богочеловъкъ своему предателю: «дълай, что дълаешь».

Вообще, что касается изслъдованія психологических оккультных феноменовь и уклада человъческаго характера, если вы хотите имъть доказательствъ, иллюстрирующихъ ту или другую сторону свойствъ человъческаго характера, ищите примъровъ прежде всего въ самомъ себъ.

А затыть въ той самой точной и самой върной литературь о человъческой психологи, къ которой рано или поздно придеть наука, созданная на фундаментъ позитивныхъ знаній, которая имъется въ словъ

Божіень и въ беседахъ толкователей его во все века.

Извъстный проповъдникъ англиканской церкви Ричардъ Бакстэръ, авторъ книги: «Въчное блаженство святыхъ», говоритъ: «Всякій недостатокъ, всякое качество, всякій, какъ самый маленькій проступокъ, такъ и крупнъйшее преступленіе, зарождается значительно ранъе его исполненія, и зачастую въ самыхъ расплывчатыхъ, въ самыхъ отдаленныхъ по существу проступка формахъ, въ видъ нетерпънія, упрямства, неохоты молиться и т. д., и т. д. Всъ ихъ въ этотъ моменть зарожеденія можно или удалить, или перевоспитать, или направить на лучшее».

И воть какъ совътуетъ дълать это Бакстэръ:

«Если ты нетерпъливъ, сядь и побесъдуй съ Іовомъ.

Если ты упрямъ, читай о Моисеъ и Петръ.

Если ты слабъ въ молитвъ, взгляни на Илію.

Если въ твоемъ сердцъ нъть пънія, послушай Давида.

Если ты политикъ, читай Даніила.

Если ты склоненъ въ низости, читай Исайю.

Если ты холоденъ, прочти о любимомъ ученикъ Христа.

Если ты становишься льнивымъ, изучай Іакова, и т д.»...

Приступая къ обсуждению вопроса о мысли, такъ и хочется сказать перефразъ изречения Божественнаго Loanna:

Frank Lag.

Одинъ изъ самыхъ замъчательныхъ приносовъ, бывшихъ ь кружкь мистера Станфорда, была рыбачья свть. Она была ринесена 7-го декабря во вторника вечеромъ и было скано, что ее достали изъ Новой Каледовій. Сеансь быль страординарный и состояль изъ 20-ти человыкъ. Передъ ансомъ Балей былъ тщательно обысканъ въсколькими лиами въ отдъльной комнать и проведенъ въ клътку, котоня также была тщательно осмотрена; затемъ, когда медіумъ влъ въ кл**ътка на** приготовленный ему стулъ, дверь въ ее была заперта присутствующами и по желанію нъкотоыхъ изъ вихъ была наложена печать. Собраніе отличалось собычанной гармоніей и послъ одного приноса всьхъ приутствующихъ попросили соединить руки. Едва только убаили свъть, какъ сильный шумъ послышался въ клетке и итьмъ радостное восклицаніе Абдула: "я ихъ получиль". огда дали свыть, то увидъли, что Балей быль весь окутань ь рыбачьи съти въ 15 фут. длины и 10 дюйи. ширины. Съ дной стороны внизу находились для тяжести раковины, съ ругой же небольшіе кусочки дерева, которые служили подержкой ихъ на водъ. Двъ или три дыры указывали на то, то съти были въ большомъ употреблении.

Альбомъ "Спиритралиста".

Анстъ второй.

Безплатное приложение къ № 2 ж нала "Спиритуалистъ" за 1910 го



Фотографія рыбачьей съти, принесенной въ кружкь мисп Станфорда черезъ медіума Чарльза Балей.

(Объяснение на оборотъ).

«Въ началъ была мысль».

И, разсуждая дальше о неопровержимыхъ свойствахъ могущества человъческой мысли, невольно приходять въ голову, цъпляясь одна за другую, самыя удивительныя идеи, самыя изумительныя положенія и даже, скажу больше, самые неожиданные выводы.

Таково свойство философіи вообще, а философіи идеалистической въ

особенности.

Однимъ изъ такихъ выводовъ является слъдующій вопросъ: если такова сила человъческой мысли; таково, если такъ можно выразиться, овладъваніе ею, то каковъ ея первоисточникъ?

Если эта мысль живеть и существуеть, то какую роль, какое значение

она имъетъ въ общемъ міровомъ планъ?

Вѣдь, если мысль, является не чѣмъ-то отвлеченнымъ, а какой-то могущественной грозной силой, то, несомнѣнно, она имѣетъ свое мѣсто на планф видимой человѣческой жизни, имѣетъ свои опредѣленные контуры, очертанія и имѣетъ свою ясно и ярко очерченную, хотите жизнь, хотите миссію, хотите назначеніе.

Вѣдь, если мысль можеть руководить однимъ человѣческимъ существомъ, руководить безапелляціонно, безотлагательно, настолько, что руководимому ею хочется сказать словами Божественнаго Спасителя міра: «дѣлай, что дѣлаешь», то не можетъ ли эта мысль, вырвавшись изъ рамокътѣсно связаннаго съ нею одною человѣческаго существованія, подчинить себѣ цѣлыя группы людей, цѣлыя общества, цѣлыя государства, иногда даже весь міръ?

На всѣ эти вопросы намъ даетъ удовлетворительный отвѣтъ только лишь одна оккультная философія, какъ древнихъ, такъ и новѣйшихъ

временъ.

Воть что она говорить о значеній мысли въ человіческой природів и

въ видимомъ нами мірѣ:

Вселенная есть проявление Божественной мудрости, а мысль одна изъ

основныхъ частей этого проявленія.

Весь видимый нами міръ окруженъ милліардами мыслей и идей, которыя когда-либо существовали, которыя будуть существовать и которыя

существуютъ.

Прежде чъмъ родиться какому-либо дълу, какому-либо явленію въ области человъческой жизни, —ему предшествуеть мысль, и эта мысль живеть въ дъятельности человъческой жизни до тъхъ поръ, пока она не выльется въ ту или другую форму; затъмъ она переходитъ въ такъ-называемый астральный планъ, гдъ, какъ въ памятной книгъ, какъ и всякое событіе жизни, навсегда запечатлъвается и пикогда не изглаживается.

Несомивнио эту всликую міровую книгу подразумвають всв религіи.

определяя ее различными терминами.

Эта «книга жизни» египтянъ, «книга правды» финикіянъ, «вселенскал книга» іоговъ, «безсмертнан книга» евреевъ и «книга живота» христіанъ.

Поэтому глубово правы тъ религіи, которыя свидътельствують о томъ, что ни одна наша самая затаенная мысль, ни одно самое тщательно укрытое желаніе не останется въ безызвъстности для живущаго духов-

нымъ взоромъ.

И особенно правы христіанскія религіи, которыя утверждають, что въ последній день, въ день страшиаго суда,—все затаенныя мысли, стремленія побужденія человека сделаются достояніемъ всехъ возставшихъ оть сна смерти.

Каждый, какъ на экранѣ волшебнаго фонаря, будеть читать все то, что, мы полагали, останется только лишь нашимъ достояніемъ и безвозвратною жертвою времени.

Въ это время жена прочтетъ и увидитъ всѣ дурныя стремленія, жела-

нія и поступки своего мужа, а мужъ-своей жены.

Считавшій меня своимъ братомъ, другомъ съ ужасомъ увидить картины моего коварства, лжи, лести, предательства по отношенію къ нему и т. д., и т. д.

И нужно себъ только представить, каково будеть состояние каждаго изъ насъ, когда наша собственная совъсть, нашъ собственный внутренний

судъ, будеть самымъ строгимъ, самымъ ужаснымъ изъ судовъ.

А что это глубокая истина,—это не подлежить никакому сомнѣнію. Доказательствомъ ее можеть служить то положеніе, что даже теперь каждый ясновидящій можеть читать въ нашемъ астральномъ планѣ такія клише, выгравированные нашими мыслями, нашими поступками, о которыхъ мы сплошь и рядомъ давнымъ давно забыли.

А въ то время, — наше перерожденное тъло совершенно освободитъ имъющися въ каждомъ изъ насъ въ подавленномъ состоянии даръ яснови-

дънія.

Вокругъ каждаго изъ насъ находится ореолъ астральнаго плана въ величайшемъ масштабъ, при чемъ законченныя совершившіяся событія, какъ вполнъ воплощенныя, реализированныя мысли, представляютъ собою одну группу существованія, а мысли не воплощенныя, не реализированныя находятся въ постоянномъ движеніи, въ безпрерывномъ колебаніи и представляютъ собою особый и совершенно иной міръ.

При чемъ эти мысли, принимая самыя разнообразныя безформенныя очертанія, блуждая въ пространствъ, очень часто родившись у одного лица, находять благопріятную почву, для своего воплощенія, совершенно

въ другой средъ, у другого человъка.

По свидътельству древнихъ оккультистовъ мысли, какъ воздухъ, какъ тѣ милліарды невидимыхъ нами микроорганизмовъ ютятся и кишатъ вокругъ насъ и, при удобномъ случаѣ, проникаютъ въ подходящій къ ихъ конструкціи умъ и находятъ въ немъ реальное примъненіе.

Сплошь и рядомъ человѣкъ, совершившій то или дугое дѣяніе и тѣмъ самымъ воплотивши ту или другую мысль, не можетъ дать себѣ отчета, от-

куда пришла къ нему эта мысль.

И менъе всего онъ подозръваетъ, что эта мысль поступила къ нему по законамъ подобія, можетъ быть, изъ-за итсколько тысячъ версть въ смыслъ пространства и изъ-за итсколько сотъ лътъ въ смыслъ времени.

Ночему не предположить, что мысль о предательстве Христа Гудою жила за нёсколько сотъ лётъ до ся осуществленія, и пророки, и ясно видящіе той эпохи прочитали ее въ австральномъ плане и передали се въ то время ет туманныхъ формахъ, потому что она еще не была возплющена, не имела яркаго очертанія.

Иногда одна и та же мысль, по какимъ-то невъдомымъ человъческому уму законамъ и ассоціаціямъ, одновременно охватываеть и всколько чело-

врческихъ умовъ.

Это положеніе, помимо страшной массы приміровь боліве общаго характера, можно лучше всего подтвердить различнаго рода открытіями.

Очень много великих открытій было сділано одновременно тісколькими лицами: такъ, напримфръ, хлороформъ былъ одновременно открыть тремя лицами; открытіе планеты Урана приписывають четыремъ астрономамъ; изобратеніе телефона принадлежить двумъ лицамъ; идея безпровопочнаго телеграфа, витстт съ итальянскимъ ученымъ Маркони, пришла въ голову и нашему соотечественнику Попову.

А въроятно, какую бы страшную массу такой однородности мы встрътили въ статистикъ преступности противъ нравственности, законовъ совъсти и общества.

Съ очень отдаленныхъ эпохъ оккультизму извъстенъ законъ привлеченія человъкомъ мыслей и идей тождественныхъ съ его основными чертами характера.

«Подобное привлекается чодобнымъ».

Хорошій челов'якъ, высоконравственный сосудъ, и къ нему идуть лучшія идеи, лучшія мысли, и въ немъ находять свое высокое прим'яненіе и свое высокое воплощеніе.

Низменный человъкъ, обуреваемый страстями, и самъ, производящій ихъ, привлекаетъ къ себъ цълую лаву дурныхъ идей, низменныхъ побужденій.

Вотъ почему всѣ деистическія и монотеистическія религіи равно, какъ и христіанскія вѣрованія, особенно настаивають на воспитаніи мысли.

На чистоть сердца, на искоренени изъ глубины души всего дурного, нечистаго.

Во-первыхъ, благодаря этому, мы не произведемъ на свътъ людей, которые могли бы отожествлять собою въ будущемъ тъ очаги, къ которымъ, какъ къ центрамъ, стремятся заразныя начала отрицательныхъ невоплощенныхъ идей.

Во-вторыхъ, —это даетъ намъ возможность избъгать рокового оккультнаго закона подобія и тъмъ самымъ не загрязнять свое клише.

Древне-оккультные ритуалы на предметь ограждения своей оры, своего астральнаго плана, имъли чрезвычайно много очень върныхъ и очень дъйствительныхъ пріемовъ, изъ которыхъ, какъ наиболъе доступный каждому и отчасти проникшій въ западную литературу оккультистовъ новъйшаго времени, мы укажемъ на нижеслъдующій.

Обыкновенно этотъ ритуалъ исполнялся такъ: утромъ и вечеромъ каждый желающій оградить свою астральную скорлупу, которая, кстати сказать, имъетъ яйцеобразную форму, мысленно представлялъ себя на нъ-которомъ разстояніи передъ собой и дълалъ по периферіи своей воображаемой скорлупы, пассы, произнося слова: «ничто дурное не проникнетъ къ тебъ».

Для удобства рекомендують это дізлать еще такъ: приставить къ глазу небольшую, сдізланную изъ дерева или изъ картона трубочку, положить передъ собой или свой портреть, или кусокъ черной бумаги, въ послізднемъ случать необходимо стараться вызвать на этой бумагіть свой образь и затізмъ, дізлая мысленные нассы бокругь своей астральной скордупы, внушать себіз только что приведенную выше фразу: «ничто дурное не проникиеть къ тебіз».

Но людямъ върующимъ не должно прибъгать къ этимъ пріемамъ, пбо ничего не можетъ быть цълесообразити и дъйствительнъй, какъ постоянное наложеніе на себя крестнаго знаменія; при каждомъ входъ и выходъ; при каждомъ начинаніи; при каждомъ нашемъ обыденномъ дъйствіи.

Въ доброе старое время люди, не перекрестись, че выпьють стакана воды; безъ креста не зажгуть въ комнать свъта, и безъ креста же не встрътять новаго наступившаго часа.

При этомъ необходимо возможно чаще призывать мысленно имя Христа. Въ очень древнихъ памятникахъ христіанско-аскетической литературы етарецъ, отпускающій отъ себя ученика, остыяль его крестнымъ знамениемъ, налагая таковое по периферіи воображаемой вокругъ него оры.

Очевидно, это же имѣлось въ виду и при той формѣ благословенія, которую принято называть «наложеніемъ рукъ»,—она почти воспроизводить въ точности оккультный методъ защиты древне-египетскихъ жрецовъ и выражается въ томъ, что, крестообразно накладывая руки на голову благословляемаго, благословляющій источаеть изъ концовъ пальцевъфлюидическое излученіе, расходящееся по той же периферіи духовной оры благословляемаго.

Этимъ, въроятно, слъдуетъ объяснить одинъ изъ важныхъ ритуаловъ посвященія въ массонскихъ организаціяхъ, которое выражается въ томъ, что каждый изъ участвующихъ въ ложъ, начиная съ такъ-называемаго главнаго мастера, крестообразно обводитъ окружающаго параболическими движеніями рукъ, не прикасаясь къ его тълу,—послъ чего цълуютъ посвященнаго троекратно въ лобъ, а онъ отвъчаетъ своему старшему брату поцълуемъ въ плечо.

Но вернемся къ основной мысли нашего доклада.

Представители отрицательнаго направленія послѣдователей оккультизма, такъ-называемые черные маги, обосновываясь на законахъ реальнаго воплощенія мысли, на ея свойствѣ проникать въ человѣческую ору, вырабатывають въ себѣ способность направлять мысль къ тому или другому лицу, вліять на него; словомъ то, что принято современной наукой называть самымъ невиннымъ именемъ телепатія.

Благодаря постоянной тренировкъ въ одномъ и томъ же направлении, они могутъ передать человъку съ незащищенной орой, не только ту или другую мысль, то или другое внушение, тотъ или другой неуспъхъ въ дълахъ, но даже очень часто и тъ или другия болъзни.

При чемъ для передачи мысленнаго вліянія они пользуются тѣмъ момен томъ, считая его благопріятнымъ для себя, когда внушаемое лицо старается что-дибо вспомнить или когда оно находится въ состояніи пассивности.

Въ первомъ состояніи человъкъ, обращаясь къ воспоминаніямъ, само собою разумъется вступаеть въ непосредственное общеніе съ міромъ мыслей и такимъ образомъ дълаетъ себя напболье доступнымъ для вторженія посланной къ нему идеи.

А во второмъ пассивномъ состоянии онъ, если такъ можно выразиться, представляетъ собой самую гигроскопическую массу для всевозможныхъ воспріятій.

, Что же касается передачи болгізни, то для этого употребляеть нікоторые матеріальные предметы, устанавливающіе такь-называемую *шинь* между вліяющимъ и подлежащимъ вліянію.

Пусть что хотять говорять иредставители науки: пусть какъ хотять высмъйвають эти положения оккультной философіи, по факть остается фактомъ.

Мы знаемъ массу примъровъ передачи болъзней посредствомъ указанной выше цъпи и, какъ на одинъ изъ такихъ тяжелыхъ примъровъ, сошлемся на письмо одной изъ напихъ уважаемыхъ подписчицъ, въ которомъ она пишетъ, что иъсколько лътъ назадъ она рано утромъ, вертансь домой съ рынка, нашла связанный узелкомъ посовой платокъ. Подияла. Принесла домой, развернула и съ брезгливымъ чувствомъ отбросила его въ сторону—въ немъ оказалась масса обръзанныхъ ногтей съ чьихъ-то пальцевъ.

Съ этого момента ей прямо стало какъ-то не по себъ.

И, представьте, вскорт она заболтваетъ самою тяжкою формою хронической заностицы (нарывы за ногтями) которая не поддается ръшительно никакому леченію.

Знахари рекомендовали ей, какъ върное средство, продълать ту же манипуляцію, т. е. остричь свои ногти, собрать ихъ въ узелокъ и комулибо подбросить.

Но ей сделать это не позволяеть совесть, и воть человекь му-

чается и до сихъ поръ.

Пользуются мыслью и астральнымъ планомъ и для другихъ болѣе благородныхъ цѣлей.

Отыскиваютъ пропавшихъ, возвращаютъ преступныхъ, исправляютъ

погибающихъ.

Въ заключение нельзя обойти молчаниемъ объ эпидемическомъ вліяніи

однородныхъ воплощенныхъ идей на целую группу людей.

Чрезвычайно много примъровъ этого направленія даетъ французскій ученый Реньяръ въ своемъ произведеніи «Умственная эпидемія Европы».

Но мы не будемъ останавливаться на нихъ, ибо современная жизнь дала каждому изъ насъ чрезвычайно много наглядныхъ примъровъ этой умственной эпидеміи изъ жизни послъднихъ лътъ, чтобы констатировать ее.

Изъ настоящаго чрезвычайно краткаго обзора, не смотря на общирность вопроса, каждый можеть судить, во-первыхъ, о томъ, какъ неотразимо велика сила мысли; во-вторыхъ, что всегда и во всемъ прежде всего служитъ импульсомъ эта самая мысль; въ-третьихъ, — какъ важно и необходимо ограждать себя отъ вторженія чуждыхъ намъ мыслей, и, наконецъ, какъ ошибочно поступаютъ многіе, относясь поверхностно къ исповъдуемой имъ религіи, неукоснительно трактующей, какова бы она ни была, объ охраненіи сердца отъ мыслей лукавыхъ.

И какъ жалокъ тотъ христіанинъ, который редко вдумывается въ

такія глубокія, но върныя слова царя Давида:

«Сердце чисто созижди во миъ и духъ правый обнови внутри меня...

«Не дай уклониться сердцу моему къ словамъ лукавымъ...,

«И утверди сердце мое въ страхъ имени твоего».

Ношеніе въ памяти этихъ молитвословій можетъ служить для каждаго изъ върующихъ прежде всего ограждёніемъ себя отъ вторженія нежедательной мысли для ея воплощенія, а, во-вторыхъ, будетъ всегда предохранять его отъ самостоятельнаго возникновенія такихъ мыслей и отъ загрязненія ими его, открытой передъ всѣмъ духовнымъ міромъ, книги жизни».

В. П. Быковъ.

# Христіанство и теософія.

Христіанство, какъ и всѣ религіи, имѣеть двѣ стороны. Одна изъ нихъ виѣшняя (экзотерическая) можеть быть названа религіей для всѣхъ, другая знутренняя (эзотерическая) является религіей немногихъ посвященныхъ.

Самъ Інсусъ Христосъ преподаваль свое учение двоякимъ образомъ. Для большинства онъ даваль прямыя и ясныя указанія и правила, строгое исполненіе которыхъ ведеть къ спасенію или же разъясняль Божественные Законы путемъ аллегорическимъ, т.-е. въ притчахъ. Для своихъ же учениковъ (впоследствій, по соществій на нихъ Св. Духа— «посвященныхъ»), онъ прямо открываль некоторыя эзотерическія глубины своего ученія. О такомъ двойственномъ изложеній своего ученія Онъ Самъ говоритъ апостоламъ: «Вамъ говорю я прямо, а прочимъ въ

притчахъ».

Апостолъ Павелъ, руководя въ своихъ посланіяхъ первыми основанными имъ Христіанскими Общинами, также прибъгалъ къ обоимъ пріемамъ, но, признавая, такъ же, какъ и Христосъ, своихъ слушателей еще мало подготовленными къ воспріятію сокровеннаго духа христіанскаго ученія, онъ лишь изрѣдка приподнималъ завѣсу надъ глубокими тайнами, заложенными въ Божественномъ ученіи, говорилъ о нихъ довольно туманно и образно, да и то касался этихъ вопросовъ крайне осторожно, очевидно, боясь непониманія и ложнаго толкованія. Объ этомъ онъ прямо говорить въ посланіи къ Кориноянамъ, напоминая, что въ своихъ поученіяхъ онъ даетъ лишь «молоко», а не «Твердую пищу», которую они еще не могли бы воспріять.

Въ числъ дальнъйшихъ проповъдниковъ Слова Божія мы также находимъ два рода дъятелей. Одни посвящали свои силы разработкъ экзотерическаго христіанства, давая въ готовомъ видъ методы воспитанія души, установляя ритуалъ богослуженій и преподавая разнообразныя молитвы, другіе отдавали себя раскрытію эзотерической стороны христіанства, создавая цълыя системы религіозно-философскаго характера.

Самые обряды христіанскаго богослуженія, созданные Боговдохновенными учителями церкви, также носять на себь отпечатокь того и другого направленія. Они экзотеричны—для массь и эзотеричны—для «посвященныхъ». Съ одной стороны эти обряды имьють цьлью красотою, благольпіемъ и возвышенностью ритуальной стороны оказывать должное воздыйствіе на религіозное чувство молящихся, захватывая ихъчисто внышними пріемами съ другой стороны, эти богослуженія могуть быть разсматриваемы, какъ своего рода «мистеріи», въ которыхъ внышніе пріемы скрывають подъ своимъ покровомъ глубочайшія тайны «оккультнаго» знанія.

Большинство людей, даже въ настоящее время, повидимому, высокаго интеллектуальнаго развитія, по степени духовной эволюцій своего «я» стоять еще на такомъ низкомъ уровив, что эзотерическое пониманіе христіанства для нихъ почти недоступно. Для этой-то массы людей крайне важно имѣть готовые моральные выводы христіанства въ видѣ точно установленныхъ правиль и принциповъ и готовыя формулы для общенія съ духовнымъ міромъ, каковыми являются молитвы и обряды церковные. То и другоє, даваемое христіанствомъ, при точномъ исполненіи и йри наличности безсознательной и глубокой въры оказываеть огромное вліяніе на духовный рость человѣка, виѣ зависимости отъ пониманія эзотерической сущности христіанской религіи.

Но есть люди и иного порядка. Они уже не довольствуются слыпымъ исполненіемъ правиль и обрядовъ, духъ ихъ стремится постичь
эзотерическую сущность ученія Спасителя. Это тѣ «алчущіе и жаждущіе правды», про которыхъ Христосъ сказалъ, что они «насытятся».
Для такихъ людей необходимо серьезное руководство въ ихъ смутныхъ
исканіяхъ. Руководство это въ настоящее время дается двумя теченіями:
спиритуалистическимъ и теософскимъ.

Въ настоящей краткой бесѣдѣ я не буду касаться спиритуалистическаго пути, такъ какъ онъ болѣе или менѣе знакомъ читателямъ, настоящаго журнала и изданій его редакціи и коснусь болѣе подробно роли и значенія феософіи.

Недоброжелательство къ послъдней, возникшее за послъднее время въ нъкоторыхъ кругахъ, имъетъ весьма серьезное основаніе—страхъ потерять руководящую инть христіанства и впасть въ вѣрованія, чуждыя духу послѣдняго. Но страхъ этотъ по существу неоснователенъ и возникъ лишь, благодаря весьма прискорбному недоразумѣнію, заключающемуся въ отождествленіи теософіи съ древнимъ Буддизмомъ.

Посмотримъ, такъ ли это?

Девизъ теософін—«нѣтъ религіи выше истины». Къ всестороннему ея открытію она и стремится. Изучая съ эзотерической стороны всѣ существующія религіи, теософія утверждаетъ, что глубочайшія основы всѣхъ религій тождественны. Въ корнѣ ихъ лежитъ Божественная Истина, раскрытію которой и посвящали себя всѣ главнѣйшіе вѣроучители. Христосъ говоритъ «Азъ есмь путь и истина», но въ то же время, говоря о своей роли, какъ Учителя, онъ утверждаетъ, что Онъ пришелъ «не разрушить Законъ, а исполнить». Такимъ образомъ, самъ Христосъ, называя себя Истиной, ясно призналъ, что ученіе его никоимъ образомъ не нарушаетъ Законовъ этой истины, изложенныхъ ранѣе основателями древнѣйшихъ религій, а скорѣе является новымъ ихъ утвержденіемъ.

И дъйствительно, если мы сравнимъ основныя положенія всъхъ религій съ такими же положеніями христіанскаго ученія, то найдемъ ихъ полное тождество. Руководящія правила, преподаваемыя всѣми религіями по существу, также одни и тъ же. Разница заключается лишь въ томъ, что каждая религія обращаеть свое преимущественное вниманіе на какую-либо особую часть Божественной истины, раскрытію которой и служить главнымь образомь. Объясняется это тымь, что основатели всъхъ религій открывали человъчеству ть именно стороны Божественной истины, воспріятіе коихъ были настоятельно необходимо ему въ той или иной степени его эволюціи. Что же касается руководящихъ правиль жизни, даваемыхь тъму же въроучителями, то они также приноровлялись къ условіямъ своего времени. Вотъ почему въ каждой религіи мы находимъ какъ бы свой центръ, слышимъ свою главную ноту. По эти основныя ноты отдельных религій, взятыя вместе, не могуть дать диссонанса; онѣ сливаются въ одинъ стрейцый аккордъ, въ которомъ полностью звучить Божественная истина. «Азъ есмь путь и истина»—сказаль Христосъ и этимъ какъ бы указаль намъ, что Онъ въ своемъ ученій слиль во едино всв эти одиноко звучавшій ноты, давъ полный законченный аккордъ Божественной гармоніи, положенный въ основание всего.

Что же такое представляеть изъ себя теософія и каково ся положеніе относительно религій вообще и христіанства--въ частности:

Самое слово «теософія» въ точномъ переводі: значить «Божественная мудрость». Мудрость не есть истина, а лишь нуть къ уразумівню послідней. Такимъ образомъ, уже по самому наименованію своему теософія отнюдь не претендуеть на признаніе себя религіей. «Ніть религін выше истины»— говорить девизъ теософіи. Этимъ ясно указывается на то, что религія есть то, что поконтен на Божественныхъ истинахъ, а таковыя положены въ основаніе всіхъ религій, полностью же даны Христомъ, являющимся олицетвореніемъ истины. Теософія предлагаеть лишь ключь къ познанію этихъ истинъ путемъ изученія эзотерической стороны всіхъ религій, на основаніи интултивныхъ указаній, частью заимствованныхъ изъ источниковъ оккультныхъ наукъ древности, частью же полученныхъ въ разное время ясновидящими.

Такимъ образомъ, теософія является какъ бы «наукой религій», пологающей намъ уяснять себ'в сокровенныя тайны, положенныя въ ихъ

основаніе. Конечно, одни познанія теософіи, какъ бы глубоки они не были, ни на шагъ не помогуть нашему спасенію, если мы не будемъ свято и неуклонно исполнять то, что требують отъ насъ религіи; но знаніе истины, пониманіе Законовъ ея могуть значительно облегчить намъ сознательно поступать въ полной гармоніи съ этими истинами.

Конечно, для массъ, придерживающихся лишь экзотерическаго христіанства, теософія не нужна, но для такихъ лицъ и спиритуализмъ едва ли необходимъ. Онъ, подобно теософіи, предназначается для тѣхъ,

кто устремляеть свой взорь въ глубину христіанскаго ученія.

Спасительность исповъданія христіанской религіи заключается, конечно, въ степени веры и усердія ся последователей, неразрывно связанныхъ съ исполнениемъ на дълъ ея указаний. «Безъ въры невозможно угодити Богу»... «Вѣра безъ дѣлъ-мертва есть». Точное выполненіе всѣхъ заповѣдей. Божіихъ; безхитростная искренняя «жизнь во Христѣ», при глубокой непоколебимой въръ, конечно, приведуть къ спасенію и безъ всякихъ познаній основъ Христова ученія; но для людей, ищущихъ духовныхъ истинъ, теософія, наравнъ съ спиритуализмомъ, можетъ оказать неоцвнимыя услуги, при одномъ, конечно, непремвниомъ условін. бдительной провърки указаній теософіи евангельскимъ ученіемъ. Звеномъ, связывающимъ теософію съ христіанствомъ и является ученіе спиритуалистовъ. Въ его свъть доктрины теософіи гармонически сливаются съ эзотерическою сущностью христіанства. Можно смъло сказать, что теософія и ученіе спиритуалистовь тісно и неразрывно связаны между собою и при разумномъ совмъстномъ ихъ изучении можно надъяться получить наилучшіе результаты.

Воть почему, горячо привытствуя возможно широкое распространеніе спиритуалистическаго ученія, какъ самаго близкаго къ истинному христіанству, я полагаю, что не слъдуеть отвращать взоровь и отъ теософіи, цъль которой, какъ мы видъли, состоить въ раскрытів истинъ и Законовъ Творца, положенныхъ Имъ въ основаніе всъхъ религій и

полностью объединенныхъ ученіемъ Христа.

В. Лотинъ.

### Посланники Отца небеснаго.

Недавняя смерть высоко-чтимаго пастыря отца Іоанна Кронштадскаго, совпада со смертью такого же почти цілителя и молитвенника, во Франція, давно изв'єстнаго тамъ праведника Винье изъ Віоласа.

Въ январской книжкъ журнала Initiation, издаваемаго докт. Папюсъ, была помъщена статья о трехъ современныхъ намъ пророкахъ и праведникахъ: О Францискъ Шлаттеръ, праведникъ гор. Данвера; Винье изъ Віоласа, прозваннаго также праведникомъ, и Филиппъ, избранникъ, посланнымъ Отцемъ Небеснымъ на землю.

Въ 1905 г. въ прессѣ всего міра говорилось объ американскомъ пророкѣ и цѣлителѣ. Въ Revue des Revues переводились всѣ статьи изъ различныхъ американскихъ газетъ и журналовъ, гдѣ подробно описывались его жизнь и дѣянія.

Мы приведемъ вкратит только то, что касается трехъ современныхъ

Въ 1895 г. въ маленькомъ городъ Данверъ, жемчужинъ штата Колорадо, происходить необычайное движенее. чувствуется особенное празд-

ничное настроеніе. Тысячи паломниковъ, со всѣхъ концовъ Америки стекаются къ маленькому домику, принадлежащему старшинѣ или мэру этого города г-ну Фоксъ. Подъ гостепріимной кровлей этого домика живетъ выдающійся великій праведникъ и цѣлитель Францискъ Шлаттеръ. За это время городъ видѣлъ въ стѣнахъ своихъ всевозможныхъ больныхъ и рѣдкія неизлѣчимыя болѣзни; но почти всѣ уѣзжали отсюда утѣшенные и совершенно здоровые. Поѣзда приходили въ Данверъ переполненными пассажирами, жаждавшими увидѣть праведника, а въ гостиницахъ не было ни одного свободнаго уголка.

По всей странъ раздавались трогательные, хвалебные гимны, просла-

влявше Франциска изъ Данвера.

Но радость и счастье не бывають продолжительны въ этомъ мірф. 14-го ноября 1895 г. тысячи вновь прибывшихъ больныхъ ожидали у дверей дома Фокса выхода Франциска; но къ несчастью ожиданіе ихъ было напрасно.—Плачъ женщинъ, крики мужчинъ и стоны больныхъ смѣ-шались въ одинъ общій ревъ страданія и гнѣва!—Но что же такое случилось? Почему онъ не выходитъ утѣшить и помочь несчастнымъ? Но.... Франциска Шлаттера нѣтъ въ домѣ, онъ внезапно исчезъ, и никто не зналъ—на время ли или навсегда!

Газета Rocky—Mountain News и другія—издававшіяся въ Колорадо, извъщая публику объ этомъ событіи, проливали слезы объ участи тъхъ несчастныхъ, которые не успъли побывать у праведнаго. Но куда же и зачъмъ онъ ушель отъ нихъ? И американскія газеты, которыя всегда все предвидять и даже то, чего вовсе не случается, не могли дать отвъта, онъ не предвидъли этого несчастья, обрушившагося на сотни тысячъ головъ ихъ читателей:

Еще наканунъ того дня т.-е. 13-го ноября, праведникъ благословилъ и исцълилъ массу явившихся къ нему больныхъ. Онъ казался всъмъ такимъ же спокойнымъ и кроткимъ, какъ всегда, и пичто не предвъщало

этого несчастія.

Г. Фоксъ, глубоко опечаленный не могъ ничего сказать, чтобы утвшить своихъ согражданъ. Онъ самъ получилъ исцъленіе отъ глухоты и въ порывъ благодарности предложилъ Франциску крупную сумму, но тотъ отказался. Тогда Фоксъ предоставилъ ему свой домъ для пребыванія въ Данверъ, гдъ онъ и прожилъ два мъсяца, исцъляя всъхъ, кто къ нему только обращался.

14-го же ноября, утромъ Фоксъ, войдя въ комнату своего гостя, нашелъ ее пустою, постель несмятой, всъ вещи на своемъ мъстъ, только на столъ лежала маленькая записка, въ ней стояло: «Моя миссія окончена, и

Отецъ мой Небесный призываеть меня!»

Съ техъ поръ вездъ ищутъ Франциска; и тотъ, кто поилъ жаждущія души народа и наполеялъ победными песнями воздухъ страны греха и

печали-исчезъ навсегда.

Дъйствительно, грогательно было горе экзальтированныхъ жителей Новаго Свъта, и оно льстило нашему чувству, говорить Initiation: такъ какъ Шлаттеръ былъ французъ. Родился онъ въ Эльзасъ въ 1855 году, затъмъ отправился въ Америку и трудомъ зарабатывалъ свое существованіе. Но вдругъ, въ одинъ прекрасный день онъ оставилъ все и пошелъ босой, съ непокрытой головой изъ города въ городъ, по всъмъ общирнымъ Американскимъ Штатамъ, проповъдуя покаяніе и любовь къ Вогу. Онъ называлъ себя Постанникомъ Отца Небеснаго. Его схватили и посадили въ тюрьму за богохульство, но онъ и тамъ продолжалъ свою проповъду. Сначала заключенные смъялись надъ нимъ, но потомъ стали задумываться и внимательно слушать его проповъди.

Спла этого праведника была столь велика, что ему только стоило положить руку на голову больнаго, чтобы тоть исцелился. Выйдя изътюрьмы, онъ отправился въ Техасъ. Его странная одежда, босыя ноги, длинные волосы, распущенные по плечамъ, и светящійся проникновенный взоръ, привлекали толпу, которая шла за нимъ следомъ. А онъ говорилъ имъ: «Приходите ко мнъ и слушайте, я посланъ Отцемъ моимъ Не-

беснымъ».

П шли къ нему десятки тысячъ, и онъ исцелялъ и утешалъ всехъ, Въ Трокмортонъ его посадили въ сумасшедший домъ, но, вышедши оттуда, онъ отправляется въ Калифорнію и съ удвоенной силой проповедуеть и пецьаяеть. Вездъ ожидають его съ нетеривніемь и горячо привътствують его появленіе; такъ онъ проходить по городамь и селеніямь Мексики и вездъ проповъдуеть въру и надежду на Бога Отца Небеснаго и распространяетъ святое ученіе между алчными и невърующими американцами. Исцъляя больныхъ и благословляя дътей, онъ приходитъ въ декабръ 1894 г. въ Санъ-Франциско; затъмъ, пройдя пъшкомъ пустыни Магавін, онъ въ марть 1895 г., появляется въ Флагстафъ, Здъсь онъ прожилъ нъсколько педъль, какъ простой пастухъ, отсюда, продолжая свой тяжелый путь, отправляется дальше къ индъйцамъ. Онъ говорить имъ о Богъ, распространяеть христіанское ученіе и продолжаеть исціалять больныхь. Онъ проводить пять дней у главы или предводителя племени Navayos, индъйцы окружають его, тъснятся къ нему, чтобы только прикоснуться къ краю его одежды.

15-го августа онъ пришелъ въ Альбукеркъ, а ровно чрезъ мъсяцъ мы видимъ его уже въ Данверъ. Въ этомъ наиболъе любимомъ имъ городкъ онъ исцълилъ наибольшее количество больныхъ. Со всъхъ концевъ Америки къ нему стекались сюда, какъ върующіе, такъ и невърующіе, добрые и злые. Женщины, тронутыя его словами, сопровождали его толиами: даже американскіе репортеры, интервьюцруя праведника, почтительно преклонялись предъ нимъ и въ пылкихъ выраженіяхъ описывали свои свидація съ нимъ

и всв совершенныя имъ чудеса.

Къ несчастью, Америка не можетъ обойтись безъ репортеровъ, они, разсказывая чудеса и желая придать себф цфну, передавали цфлые разговоры съ змиъ и цитировали цълыя проповъди. Тогда какъ Шлаттеръ, этотъ святой молчальникъ, какъ называлъ его народъ, почти ничего не говорилъ ни съ къмъ! Неужели/же одъ могъ измънить себъ, и въ присутствии репортеровъ его созерцательное и молчаливое настроение превращалось въ потокъ краснорѣчивыхъ фразъ? Онъ говорилъ между прочимъ: «Я самъ ничто, нов это Отенъ мой Небесный послаль меня. В Брьте въ Пето, и все будеть хорошо». Иди: «Отецъ мой также легко можетъ замънить больныя легкія здоровыми и можетъ вылечить отъ ревматизма и кашля. Ему стоитъ только вахотьть — и больной превращается въздороваго з здоровый забольваеть. Вы спрашиваете меня, въ чемъ моя сила. Сама сила ничто, это воля ее напра**вляеть». Однажды,—раз**ск**азывають** газеты,—толна въ и Lеколько тысячъ человыкь окружала Шлаттера, вдругь, онь обращается къ человыку стоящему поблизости и говорить: «Пойдите прочь, и скорбе убзжайте изъ Данвера вы-убійца!».

И незнакомецъ посивийлъ скрыться, а пораженный народъ преклонился предъ нимъ, и всъ говорили, это онъ не можетъ исцълять злыхъ.

Слухъ о немъ разошелся по всей Мексикъ, и воть однажды Управленіе Тихоокеанской жельзінодорожной компаніи развысило везды объявленія, что служащіе въ обществы и ихъ семьи могуть, если ножелають, получить отпускы и даровые билеты, чтобы фхать кы Шлаттеру.

Газеты описывають грандіозное зрѣлище—паломничество тысячь семей, принадлежавшихъ ко всѣмъ ступенямъ желѣзнодорожной службы. Всѣ бросились за отпущеніемъ своихъ грѣховъ и за исцѣленіемъ къ подвижнику города Данвера, и тѣмъ еще болѣе способствовали распространенію его славы!

Дъйствительно, исцъленія бывали поразительныя: слъпые прозръвали, глухіе слышали, калъки и хромые начинали ходить. Въра въ чудотворца разгоралась въ Мексикъ и бросала свои лучи на всю Америку. Необыкновенная скромность и выраженіе доброты и святости привлекало къ нему всъхъ несчастныхъ и захватывало въ свои живительныя волны даже наиболъе невърующихъ.

Слухи объ его подвигахъ достигли Европы, и нѣкоторыя англійскія газеты поспѣшили опубликовать объ его сверхъестественныхъ исцѣленіяхъ; тогда въ Америку бросились со всѣхъ концовъ Европы тысячи неизлѣчи-

мыхъ больныхъ.

Генералъ Тестъ помъстилъ въ World Herold статью, гдъ между прочимъ говоритъ: «Всъ, кто только приблизятся къ нему, получаютъ немедленную помощь и утъщение въ своихъ страданияхъ. Можно засвидътельствовать тысячи примъровъ, что одного прикосновения его руки было достаточно, чтобы всякая болъзнь прошла моментально. Возьмемъ только одинъ случай, чтобы не повторять безконечно одного и того же:

Г-нъ Диллонъ, разбитый параличомъ и уже нѣсколько лѣтъ не двигавийся, мгновенно встаетъ и начинаетъ ходить, Онъ передавалъ, что въ первую минуту онъ почувствовалъ необычайную теплоту, разлившуюся по всему его тѣлу. Его руки, сведенныя и неподвижныя, расправились, и необычайныя радость и счастье охватили его благодарное "сердце, онъ

всталь съ кресла глубоковърующимь человъкомъ.

Не имъя силъ и возможности прикасаться къ каждому больному, такъ какъ ежедневно собиралось возлѣ дома, гдѣ онъ жилъ, тысячи 4 или 5 народа, онъ благословлялъ и прикасался къ приносимымъ ему перчаткамъ, которыя потомъ разбирали больные. «Вѣра, это единственное лѣкарство, говорилъ онъ, вѣрьте и будете здоровы». Если онъ приближался къ какомулибо больному, то только для того, чтобы повліять на него, видя малую его вѣру и желая убѣдить, что благодать Отца Небеснаго снисходить на землю черезъ его посредство. Исцѣляя ежедневно отъ 3 до 5 тысячъ человѣкъ, онъ становился обыкновенно возлѣ стѣны и, простирая руки, благословлялъ, и всѣ уходили счастливые и уносили миръ въ душѣ своей.

Красивый городокъ, жемчужина штата Колорадо, процвъталь и

прославлялся во всей Америкъ.

Безкорыстіе праведного цълителя было вив всякаго сомивнія; онь относился совершенно равнодушно и даже съ презрѣніемъ къ доллару, что еще болве поражало и возвышало его въ глазахъ жадныхъ американцевъ. «Зачъмъ мив деньги, говорилъ онъ имъ: что я съ ними буду дълать. Отецъ Небесный дастъ мев все, что мив нужно. Мое богатство—въра, а я върю въ моего Отца».

Несмотря на это, дары и деньги притекали со всъхъ концовъ; но Шлаттеръ отсылалъ немедленно все обратно; тогда приношения прекратились, но слава его удесятерилась. Къ нему присылали цълыя горы перчатокъ, и

онъ благословлялъ ихъ.

И вотъ въ то время, когда Америка оплакивала исчезновение своего цълителя, во Франціи появился также свой подвижникъ. Въ Віаль въ

Севенскихъ горахъ взошла своя звъзда. Винье былъ простой человъкъ, который уже 35 лътъ занимался лъченіемъ, но вдругъ, вслъдствіе необычайнаго распространенія мистицизма за послъдніе годы, вошелъ въ славу и о немъ громко заговорили преимущественно въ Швейцаріи. Всъ жители Берискаго Кантона и Великаго Герцогства Баденскаго близкаго къ границъ Франціи, были свидътелями всъхъ чудесъ, творимыхъ Винье. Швейцарія и въ особенности нъмецкая отнеслась съ такимъ энтузіазмомъ къ славъ просвътителя, потому что она еще ранъе была подготовлена чудеснымъ врачеваніемъ нъсколькихъ людей, работавшихъ тамъ въ концъ 60 годовъ. Франція, охваченная несчастіями, постигшими ее въ 70 годахъ, не обратила вниманія на тъ исцъленія и помощь, которыя подавались ея же раненымъ и больнымъ солдатамъ въ госпиталяхъ и больницахъ Швейцаріи, гдъ за отсутствіемъ другихъ средствъ примъняли только одну молитву, и результаты были болъе утъшительны, чъмъ въ другихъ мъстахъ. Въра въ силу молитвы укоренилась среди жителей, поддерживаемая чудесами Винье.

Одинъ изъ представителей Церкви, благочестивый пасторъ изъ Биля, Шлахтеръ, прославлялъ праведника изъ Віоласа. Голосъ его былъ услышанъ, благодаря чрезвычайно распространенному журналу Евангелическаго Общества, въ которомъ Шлахтеръ постоянно помъщалъ свои пламенныя статьи. Самъ Винье принадлежалъ къ крестьянской семьъ и сохранилъ отпечатокъ, свойственный уроженцамъ Севенны—добродушіе и дътскую наивность, которыя и выражались во всъхъ его дъяніяхъ.

«Какъ и гдъ почерпнули вы, ваше первое вдохновение? » спрашивали его.—«Въ книгъ Псалмовъ. 103-й Псаломъ не говоритъ ли намъ, что: Ты напояещь горы съ высотъ Твоихъ, плодами дълъ Твоихъ насыщается земля... Пошлещь духъ Твой созидаются, и Ты обновляещь лице земли»...

Одиннадцати лѣт отъ роду внутренній голосъ заставиль его прибъгнуть къ силѣ молитвы у постели умирающей матери своей. Мать его выздоровьла, съ тѣхъ поръ онъ сталъ молиться за всѣхъ, окружавшихъ его. За работниковъ на фермѣ, за ихъ дѣтей, за скотъ, и все процвѣтало и мно-

жилось вокругъ него. Учение его трогательно просто.

«Мы родились, какъ простыя созданія Бога» но мы должны стать Его дѣтьми. Богъ и Отецъ, и Другъ своихъ дѣтей, они пользуются Его благодѣяніямй настолько, насколько они любять Его. Молитвы же тѣхъ, кто хочеть молиться, будуть услышаны, сказаль Інсусъ, и всѣ получать исцъленіе. Одинъ есть врачъ—это Богъ чрезъ посредство Сына Своего Інсуса Христа. Если Вы захотите познать Его и отдаться Ему, вы будете здоровы. Такъже, какъ Онъ говорилъ хромому, и калѣкѣ, «встань и ходи», и онъ всталъ и пошелъ, такъ будеть и съ вами, если вы имфете вѣру, а вѣра можетъ едвинуть горы».

Не падая духомъ передъ упорными и возвратными болъзиями, Винье усиливалъ свои молитвы и видълъ въ этомъ телько недостатокъ въры больнаго. «Если ты не въришь въ Бога, какъ же ты хочешь излъчиться, говорилъ

онъ. Оттого вы и больны, что вы язычники и не имфете вфры».

Но онъ, вообще, избъгалъ принимать у себя больныхъ, обыкновенно онъ говорилъ: «Развъ Богъ не вездъ съ вами, тамъ, гдъ вы, тамъ и Богъ, зачъмъ же идете вы сюда. Я самъ ничего не знаю и ничего не могу. Это великій Создатель міра по своему неисчислимому милосердію освобождаеть васъ отъ всякой нечести и гръховъ вашихъ; это Онъ исцъляетъ всъ ваши бользни и даруетъ вамъ жизнь. Довърьтесь Господу Іисусу, который сказалъ: «Молитесь и дано будетъ вамъ»... Доктора вамъ не помогутъ, не зачъмъ ходить къ нимъ, лучше идите въ церковь. А если вы не исцълишсь, то значитъ вы не върите въ Него и не върите въ силу молитвы»...

Такъ же какъ Шлаттеръ изъ Америки, такъ и Винье изъ Віоласа исцѣляль на разстояніи. Къ нему присылались сотни тысячъ писемъ, и онъ своимъ тихимъ, мелодичнымъ голосомъ говорилъ: Богъ отвѣтитъ имъ всѣмъ, а самъ только усиленно молился. Онъ никогда не отвѣчалъ на письма. и только одно единственное его письмо сохранилось, какъ святая реликвія, адресованное одной дамѣ, вотъ оно:

#### Віоласъ. 23 сентября 1895 года.

#### Милостивая Государыня!

«Я не могу поддерживать переписку; это совершенно невозможно. Я только могу сказать вамъ, что есть одинъ цѣлитель—это Богъ на Небесахъ, въ лицѣ Спасителя Нашего Іисуса Христа. Потрудитесь обратиться къ Нему, такъ, какъ слѣдуетъ, безъ всякой слабости и поблажки себъ; отдайтесь Ему съ върою и любовію, и Господь исполнитъ свое объщаніе и исцѣлитъ васъ. А вы благодарите Отца Вашего Небеснаго за посланное вамъ благо. Это мое искреннее пожеланіе и совѣтъ какъ вамъ такъ и мнѣ самому; да сбудется Его Святая Воля надъ всѣми нами. Аминь.

Теперь перейдемъ къ третьему — цѣлителю, нѣкоему господину Филиппъ. Въ Initiation была помѣщена замѣтка о немъ еще въ прошломъ году; чтобы не повторять сказаннаго, лучше приведемъ слова док-

тора Папюса, взятыя изъ ero «Conférences ésotériques», 1908 г.

«Я видълъ, говоритъ Папюсъ, много случаевъ исиъленія, очень интересныхъ, изъ коихъ я приведу вамъ нъсколько. Всъ они были дъломъ рукъ человъка, котораго я считаю за великаго чудотворца. Я былъ свидътелемъ вмъстъ съ двумя другими докторами, какъ одна молодая мать принесла къ Филиппу своего больного ребенка, она сказала ему: «Ребенокъ мой долженъ умереть черезъ нъсколько часовъ, и, такъ какъ вы спасли меня отъ смерти десять лътъ тому назадъ, то я умоляю васъ спасти и моего ребенка. Мы, три доктора, осматриваемъ больнаго и подтверждаемъ, что у него туберкулезный женингитъ, и ему нътъ спасенія. Надо вамъ сказать, что Филиппъ былъ очень скроменъ, очень добродушенъ и веселаго права, онъ всегда шутилъ со своими больными, и ихъ у него собиралось до двухсотъ человъкъ. Услышавъ наши слова, онъ сказалъ, обращаясь къ присутствовавщимъ: «Ребенка этого можно исцълить; дайте мнъ только слово не говорить дурно объ отсутствующихъ въ продолжение трехъ мъсицевъ».

Тогда всв воскликиули: это невозможно! Стали торговаться и порвишли на двухъ часахъ. (Я самъ долженъ признаться, что не могу и двухъ часовъ воздержаться, чтобы не сказать чего-нибудь дурнаго о комънибудь.) «Пусть будетъ по вашему; такъ два часа, сказалъ Филиппъ, постарайтесь не злословить»... и удалился въ сосъднюю комнату, гдъ находил я больной. По истечени двухъ часовъ я пошелъ туда и увидълъ ребенка, сидящаго на креслъ, я взялъ его за руку и провелъ кругомъ всей залы.

Онъ былъ здоревъ. ,

Другой случай: явился больной, страдавшій желудкомъ, и никто не могь опредълить его больной. Тогда Филиппъ, всегда скромный и деликатный, старакшійся всегда остаться въ тыни, обратился къ намъ и скавалъ. «Господа врачи, пожалуйста осмотрите этого больнаго». Но мы ничего не могли понять въ его бользии, тогда Филиппъ скромно замътилъ: «не обратите ли вы вашего вниманія на аррепсисе хурноісе? Это маленькая косточка въ самомъ низу грудной клътки.» Тогда снова осматриваемъ

больного и дъйствительно грудная клътка его упираетъ на appendice хурноіde, а Филиппъ замътилъ намъ: «Я думаю, что у него эта косточка перевернута внутрь, она давитъ на желудокъ и производитъ боль». Тогда мы наложили руки и потихоньку стали нажимать, чтобы поставить ее на мъсто, послъ чего больной почувствовалъ облегчение, а вскоръ и совсъмъ выздоровълъ.

Это уже даръ провидънья.

Филиппъ вообще не любилъ, чтобы говорили объ его лъченіп.

Хотя онъ окончилъ курсъ медицинскаго факультета, но ему не выдали докторскаго диплома, потому что онъ имълъ дерзость, будучи еще студентомъ, вылъчить умирающаго, даже можно сказать воскресить мертваго. Самъ онъ былъ очень бъдный человъкъ, сынъ крестьянина, и даръ цълителя ему былъ данъ отъ рожденія; но онъ, все-таки, хотѣлъ учиться 🤏 и пройти факультеть земныхъ наукъ. Не имъя средствъ; и не желая ничего просить ни у кого, онъ постунилъ разносчикомъ въ мясную лавку, получаль онь 30 руб, въ мъсяцъ и объдъ; на эти деньги онъ жилъ и платиль за ученіе, учился онъ послѣ обѣда, когда быль свободень. Названіе: Филиппъ отъ мясника, осталось ему на всю жизнь. Занимался онъ также магнетизмомъ и сдалъ докторскій экзаменъ въ Россіи. Еще занимаясь въ клиникъ и имъя для наблюденія иъсколькихъ больныхъ, онъ исцълилъ ихъ. Фактъ, засвидътельствованный докторами въ Росеіи, что всъ больные, довъренные его уходу-выздоравливали. Разъ въ клиникъ ему показали одного больного и спросили его мижніе, онъ сказаль, что у больнаго нарывъ въ ухъ. Другіе доктора не соглашались, говорили, что это ревматизмъ или невралгія. Но, пока спорили, нарывъ прорвался и матерія потекла изъ уха.

11 этотъ человъкъ, этотъ скромный цълитель умеръ; но онъ не пересталъ заботиться о землъ.

э Много говорять дурного о Филиппъ теперь; по пока онъ быль на земль, нивто этого не смъль) всъ преклоняли предъ нимъ головы, ибо одного взгляда было ему достаточно, чтобы узнать всю прошедшую жизнь человъка. Однажды онъ пріъхаль изъ Ліона, чтобы присутствовать на крещеніи малютки (сына Дюрвиля; отправившись въ церковь, гдѣ происходили крестины, онъ увидълъ у дверей старика нищаго, одѣтаго въ лохмотья. Тогда Филиппъ, подойдя близко къ нему, сталъ говорить какъ бы про себя: «Я имъю 8500 франковъ золотомъ и 6500 фр. банковыми билетами. Нищій со страхомъ посмотръль на него; по тотъ, продолжая, указаль мѣсто, гдѣ спрятаны эти деньги, и нищій посиѣниль скрыться.

Другой случай: Одинъ господинъ на сеанст, просилъ позволения поговорить съ Учителемъ. Его спросили- для себя ли онъ желастъ проситъ совъта: Для меня? воскликнулъ этотъ господинъ: неужели вы думасте, что я такъ же глупъ, какъ вст эти люди. Пътъ, но у меня есть поручение къ нему». Филинпъ посмотрълъ на него и прагласилъ его войти съ нимъ въ отдъльную компату и говорить ему: «Вы помните, что вы дълали 28 Іюля 1884 года въ три часа пополудни? вы задушили женщину... Не бойтесь, я одинъ только видълъ это, и если вы помолитесь усердно и попросите прощенія у Бога, то васъ не отыщутъ». П этотъ скентикъ, который держалъ себя такъ дерзко, упалъ предъ нимъ на колтви и со слезами молилъ сжалиться надъ нимъ.

Невърующему Дюрвиллю онъ сказалъ: «Теперь вы ничему не хотите върить, но вы послъ повърите». И дъйствительно Дюрвилль посвятилъ себя изысканіямъ объ астральномъ тълъ.

Со времени смерти Филиппа о немъ такъ много распускали злыхъ

сплетенъ, что тъмъ, кто зналъ и любилъ его, становилось просто не подъ силу защищать его. Но оставимъ этихъ враговъ Филиппа въ покоъ и простимъ имъ такъ же, какъ бы простилъ ихъ онъ самъ. Онъ повелълъ намъ, послъ его смерти помогать всъмъ, а также и клеветникамъ и просвъщать ихъ.

Я знаю одного человъка, которому Филиппъ помѣшалъ лишить себя жизни. Это былъ молодой человъкъ, очень несчастный въ семейной жизни, который, вмѣсто того, чтобы бороться, предпочелъ убить себя. Взобравшись для этого на высокій утесъ, онъ хотѣлъ броситься внизъ. какъ вдругъ чы-то сильныя руки схватили его и отбросили въ сторону.

Впоследствии человекъ этотъ, не зная ничего, посетилъ Филиппа, и тотъ сказалъ ему: «Помните ли вы тотъ день, когда вы хотели броситься

съ кругизны и лишить себя жизни? Я быль тамъ и видель васъ».

11 такъ, можно сказать, что люди, подобные Филиппу, съ такой силой провидънья, встръчаются очень ръдко на землъ. Я зналъ только его одного; онъ училъ насъ быть добрыми, говорилъ о необходимости снисхожденія, молилъ насъ ни о комъ не говорить дурно, върить и надъяться на Бога, сострадать несчастьямъ ближняго, помогать ему. Однимъ словомъ онъ доказывалъ намъ, что нельзя возвыситься, не раздъляя страданій другихъ людей и сторониться отъ опасности изъ боязни прикоснуться къ нечистому.

Воть почему мы стараемся расшевелить человъчество, распространять по возможности наше учение и проповъдывать двъ великия истины: Милосердие и Снисхождение.

Е. Капканщикова.

# Основы духовной жизни человъка съ точки арънія христіанскаго спиритуализма 1.

Быт. 1, 26 ст. «И сказалъ Богъ: сотворимъ человъка по образу Нашему и по подобію Нашему, ѝ да владычествують они надъ рыбами морскими, и надъ птицами небесными, и надъ звърями, и надъ скотомъ, и надъ всем землею, и надъ всёми гадами, пресмыкающимися по земль».

27 ст. «И сотвориль Богь человька по образу Своему, по образу Божію сотвориль его; мужчину и

женщину сотвориль ихыя.

Исходя изъ того положенія, что душа человіна является образомь и подобіємь Божінит, приходится прійти къ заключенію, что она безсмертна. Такое вітрованіе свойственно всімь религіямь міра и является общимь для всего человічества. Отсюда, какъ отъ главнаго ствола дерева расходятся въ разныя стороны вітви, такъ и всіт толкованія религіозныя суть вітви одного и того же вітрованія — вітрованія въ безсмертіе души и въ необходимость, поэтому, прійти къ своему Первоисточнику, т.-е. къ всеобщему Отцу → Отцу, дначе сказать, небесному, или спліть, создающей весь человіческій родь. Воть вся суть религіи всего человічества. Это основа всего. Какъ къ этому прійти, каждая вітра толкуєть по своему.

Поймите, что тутъ разница только въ избрании пути къ одной общей вевмъ цъли. Какъ древние римлине говорили, что вев дороги ведуть въ

<sup>1)</sup> Настоящая статья получена Н. А. Арцыбашевымъ медіумическимъ путемъ.

Римъ, такъ и я вамъ скажу, что всѣ религіи стремятся удовлетворить надежду человѣка сохранить послѣ смерти свое существованіе, т.-е. свое мыслящее «Я». Вотъ этимъ и объясняется успѣхъ христіанскаго ученія ученія, которое ставить въ основаніе свое — наслѣдованіе жизни вѣчной и вѣчнаго блаженства. Это и есть благая вѣсть, явленная Христомъ человѣчеству. Явилъ ее Христосъ не только словами, но и доказалъ ее намъ своей добровольной смертью и великимъ актомъ своего Воскресенія. «Христосъ воскресе», повторяетъ весь родъ людской, радуясь увѣренности въ томъ, что послѣ смерти сохраняется жизнь, но уже жизнь вѣчная: и этотъ радостный возгласъ никогда не перестанеть возобновлять надежду на вѣчное блаженство.

Въ дни жизни земной человъчество забываетъ источникъ своего существованія, но самая идея въчности, въчнаго существованія настолько присуща духу человъчества, что даже нельзя себъ представить человъка, не задумывавшагося надъ жизнью въчной. Воть даже одно только существованіе такой общечелов вческой идеи является доказательствомь и доказательствомъ самымъ убъдительнымъ безсмертія человъка. Милостью Божественнаго промысла этимъ человъку цъль и задача его жизни становится ясной, но этого мало - человъку становится яснымъ его значеніе, какъ гражданина не только земли, но какъ гражданина всей вселенной. Для того, чтобы постичь это свое назначение, человъку стоить лишь только вспомнить, что духъ его безсмертенъ, и тогда картина становится совершенно ясной: мъстожительство тъла это земля, мъстожительство духа — вселенная. Очевидность этого положенія давно уже видна и современному человъчеству, которое мало-по-малу начинеть постигать значение въ общей картинъ мірозданія могущественнаго участника духа человъка, его мысли, его воли. Не всё уже теперь относять къ могучимъ силамъ матеріи, а многія явленія уже считаются дъйствительнымъ проявленіемъ могущества хуха человъка. Видимость эта съ каждымъ днемъ становится очевиднъе и доступиве для все болве и болве широкихъ круговъ человвичества.

Востокъ вновь въ этомъ направлении идетъ навстръчу стремлениямъ человъчества воскресить уснувшую въру и подтвердить необходимость

сознательной духовной жизни.

Постоянное вниманіе людей мысли направлено теперь къ подтвержденію основъ христіанскаго въроученія. Но люди, со свойственной имъ настойчивостью, хетять годойти къ истинъ помимо Евангелія и достигли только того, что они сами стремятся кт тому, что раньше отвергали. Отвергали существованіе Божіе, а вопрось о существованіи своемъ оставили перазръшеннымъ и открытымъ, и такимъ путемъ зашли въ дебри неразръщимыхъ задачъ. Выхода исть. Паука ответовъ на вопросы даже дътей дату не можетъ. Религія утратила возможность девать ответы на вопросы духа, какъ только они стали не на почет догмы. Вотъ дъйствительная картина теперешняго состоянія духа.

Навстрѣчу потребности отвѣтить на духовные вопросы пришель сниритуализмъ. Спиритуализмъ, слово въ переводѣ на русскій языкъ, означающее духовность, въ болѣе широкомъ толкованіи, -- ученіе о духовной жизни человѣка. Это ученіе, ища возможности возстановить твердое вѣрованіе въ жизнь человѣческаго духа, охватываетъ всѣ проявленія духовной силы и потому все, что человѣчество дало изъ жизни духовной, какъ-то: древній оккультизмъ, спиритизмъ, магнетизмъ, гипнотизмъ и всѣ религіи человѣчества — все это область спиритуализма. Исходя изъ этого, спиритуадизмъ, а въ частности его сторонники, ничего не отвертають, даже магіи черной и бѣлой, но все разсматривають, какъ матеріалъ,

и въ этомъ обширномъ многовѣковомъ наслѣдствѣ прежнихъ цивилизацій, въ этомъ сокровищѣ, оставленномъ намъ цѣлымъ безчисленнымъ рядомъ поколѣній нашихъ предковъ, изыскиваютъ подтвержденія существованія и могущества воплощеннаго въ насъ безсмертнаго духа. Доказательства эти, приведенныя въ систематическое состояніе и суммированныя, оставляютъ впечатлѣніе полной очевидности духовной нашей красоты, во

много разъ превышающей тълесную 1).

Придя къ заключеню о безсмертіи нашего духа, мы невольно измѣняемъ нашъ взглядъ и на окружающую насъ обстановку: то, что казалось намъ ранѣе цѣннымъ, утрачиваетъ значительную долю своей цѣнности; а то, что казалось малоцѣннымъ, значительно увеличиваетъ свою цѣнность, и становятся ясными, и понятными слова Евангелія: «что пользы человѣку пріобрѣсти весь міръ и погубить себя». Такімъ образомъ оказывается, что одна душа человѣческая дороже благъ всего видимаго міра. Постоянно внимательное отношеніе къ нуждамъ духовнымъ человѣка является истинной школой жизни. Гакъ возстановить ослабшій духъ, какъ поднять унавшую энергію, какъ избавить человѣка отъ мрачныхъ мыслей, гнетущихъ душу его, и. т. п. — вотъ истинныя задачи спиритуалистовъ, вотъ дѣйствительная помощь человѣку отъ человѣка-брата по духовному рожденію.

Исполнитель завътовъ великаго учителя-Христа въ книгахъ апостольскихъ найдеть указанія, какъ помогать ближнимъ своймъ. Въ нихъ указано, что «всякій, ги-вающійся на брата своего, повиненъ есть гесинь огненной». Это не преувеличенная фраза. Дъло въ томъ, что всякій гиъвающийся, по закону оккультизма «подобное возбуждаеть и привлекаеть подобное же», производя при гиъвъ злыя мысленныя волны, возбуждаетъ таковыя же въ очень многихъ умахъ, самъ даже того не подозръвая. Вообразите же, сколько можеть человъкъ влой создать зла въ сердцахъ и мысляхъ ничъмъ неповинныхъ людей, и за сколько преступленій отвътственность должна пасть на него. Какому же наказанію онъ подлежать долженъ? Вѣдь, право, мало геенны огненной! Но дѣйствительность же сама за себя и наказываеть такого человъка. Онъ, возбуждая въ другихъ злыя мысленныя водны, самъ ихъ къ себъ и привлекаетъ, и жаль смотръть на такого человъка. При всемъ усили освободиться отъ злобнаго настроеиїя, возбужденныя имъ въ другихъ злобныя волны крѣпко держать его въ своихъ когтяхъ и выпустить не желають. Воть туть братская духовная помощь и является добрымъ въчнымъ дъломъ. Она даетъ возможность разрубить цёпи эла — помирить потерявшаго силу съ обружающими братьями по духу и силою противоположной парализовать принесенную имъ бѣду. Видите ди, какою сплой обладаютъ мысли человъка. Разсказы о паденія стінь Іерихона, о міновенной смерти виновных в передъ Богомъ и закочомъ людей — это не плодъ досужей и праздной фантазіи древнихъ пророковъ, а это регультать дъйствія сконцентрированной силы мысли большого количества людей, солидарно мыслящихъ. Вотъ могущество человъка, о которомъ современное человъчество, при всемъ своемъ культуркомъ развитіи, совершенно утратило всякое представленіе.

<sup>1)</sup> За тъми многочисленными пояснительными примърами, которые съ полной очевидностью рисують приведенное положение, я могу указать на книгу священника Дьяченко "Изъ области тайнственнаго", тамъ въ систематическомъ порядкъ, по категоріямъ распредълены явленія, не поддакщіяся объясненію путемъ извъстныхъ намъ езтественныхъ законовъ. Есть множество и еще источниковъ для этого, но на первое время совершенно достаточно ограничиться этимъ. (Примъчаніе автора).

Выясняя задачи и могущество человъческаго духа, спиритуализмъ ставитъ себъ цълью всъ явленія обобщать и составлять изъ нихъ стройное цълое, дающее дъйствительное представленіе о томъ, что всякій духъ, живущій въ воплощеніи на землъ, жилъ много въковъ въ въчности и послъ смерти существованіе его въчно. Дальнъйшая глава мною будетъ посвящена доказательству этого положенія.

Основнымъ положениемъ спиритуализма является върование въ безсмертие человъческаго духа, т.-е. сохранение въ въчности своего мыслящаго, подтверждаю, мыслящаго «Я». И этимъ върованиемъ ограничивается

программа спиритуалистовъ.

Принявъ на въру такое положеніе, спиритуалисты весь центръ своей жизни перемъщають: все, что было внъшняго, временнаго утрачиваеть свое значеніе и пріобрътаеть значеніе только лишь въчное, безсмертное внутреннее, и это даеть силу внимательно относиться ко всъмъ проявленіямъ жизни безсмертнаго духа; жизни, нашему обычному оцънивающему сознанію не поддающейся.

Видимый міръ является лишь какъ результать творчества міра невидимаго, т.-е. духовнаго. Иначе сказать, ничто, по върованію спиритуалистовъ, не можетъ осуществиться въ міръ матеріальномъ, не будучи проявлено первоначально въ духовной проэкціи. Но все, что создается въ планъ духовной жизни, можетъ и не осуществиться въ планъ матеріальномъ. Иначе матеріальный планъ являлся бы зеркаломъ планъ духовнаго, а на самомъ дълъ планъ духовный безграниченъ, а планъ матеріальный ограниченъ пространствомъ и временемъ. Типичное явленіе, объясняющее вышеприведенное положеніе, слъдующее: это—прежде чъмъ выстроить домъ, архитекторъ составляеть планъ и смъту, а созданное на планъ воздвигается въ дъйствительности, такъ и въ матеріальномъ иланъ создается лишь то, о чемъ составленъ планъ въ мірѣ духовномъ. Вотъ основы міра матеріальнаго.

Теперь для того, чтобы создать въ духовномъ, невидимомъ намъ мір в необходимыя клише, по которымъ все должно завершиться въ mipd: матеріальномъ, и архитекторъ долженъ быть духъ. Духъ, видимый намъ въ человъческой оболочкъ — тълъ, орудіемъ для своего творчества имъетъ мысль, а духъ невидимый-ту же мысль, но не стъсненную матеріальной сферой, не ограниченную зременемъ и пространствомъ, но обладающую той же силой творчества, той же мощностью и великимъ даромъ постоянно вліять на все окружающее. Сфера духовнаго вліянія очень обширна. Она не ограничивается только однимъ невидимымъ намъ міромъ, по она плотно облегаеть и нашь матеріальный мірь и постоянно оказываеть свое благое вліяніе на людей, ограниченныхъ въ своемъ предвиденіи. П поэтому получается надъ нами невидимая благорасположенная система заботливоёти и помощи. Эта помощь проявляется всевозможными способами кому какъ доступно къ воспріятію: кому виденіями, кому спами, кому простыми даже примътами; а въ послъднее пятидесятильтіе, со времени обнаруженія спиритических ввленій въ Америка и Европа, спиритическими стуками, разговоромъ и т. п. Вотъ эта-то заботливость о насъ изъ мотусторонняго міра и даеть намь, спиритуалистамь, большой матеріаль для върованія въ ближайшую съ тьмъ міромъ связь, не обнаруживаемую всемъ человечествомъ лишь по невниманию. Если же кто хотя сколько нибудь захочеть випмательно отнестись къ этому вопросу, то связь эта немедленно и обнаружится.

Возможность взаимоотношеній духовнаго міра и матеріальнаго подтверждается многочисленными примърами, которые, къ сожальнію, доказывають только справедливость евангельскихъ словъ, что, «если кто и изъ мертвыхъ воскреснетъ, не имутъ въры». Но милосердіе силъ духовныхъ такъ обширно, такъ безгранично, что мы себъ этого даже не представляемъ. Отношенія потустороннихъ друзей къ намъ, несмотря на наше маловъріе, все-таки постоянно одинаково благожелательно, и это происходитъ оттого, что всякій духъ, освобожденный отъ матеріи, способенъ лишь стремиться къ своему совершенствованію, которое достигается главнымъ образомъ дълами любви и милосердія. Видите ли, какъ постоянная забота ихъ проявляется надъ нами. Внимательно слъдя за собой, нетрудно замътить, что многія мысли и желанія приходять къ намъ какъ бы извнъ, они какъ-то особенно и выдъляются. Они совътують намъ часто ноступки такіе, которыхъ мы сами никогда бы не стали дълать безъ посторонняго внушенія.

Постороннее внушение сразу замътить трудно, оно почти неощутимо, но оно проявляется очень замътно, такъ какъ поступки, совершенные подъ

его вліяніемъ, особенно выдъляются по своимъ послъдствіямъ.

Но постояннымъ заботамъ о насъ жизнь наша станетъ доступна только тогда, когда мы сами пойдемъ навстръчу имъ, а когда мы затворяемъ сердца наши отъ вліянія друзей загробнаго міра, то имъ почти недоступно общеніе съ нами; и это печальное послъдствіе нашей слъноты духовной было бы очень для насъ тяжело, если бы, по милости Провидънія, мы не находились иногда въ состояніи полнаго спокойствія, почти какъ во снъ съ открытыми главами. И тогда всякій, даже непонимающій ничего въ духовныхъ вопродахъ, незамътно для себя можетъ воспринимать потустороннія внушенія и принимать дъятельное участіе въ общей жизни человъческой мысли, но этого мало. Человъкъ, находясь въ такомъ пассивномъ состояніи, не ограничивается только воспринятіемъ внушеній, но и самъї, какъ бы отражая полученныя внушенія, посылаеть и отъ себя освъжающія волны чистыхъ мыслей, которыя создають сильное движеніе въ мысленныхъ волнахъ человъчества.

Иостоянное наблюденіе за своими мыслями даетъ возможность человъку постичь силу своего могущества надъ самыми сильными, повидимому, натурами, но необлеченными знаніемъ могущества мысленныхъ вліяній.

Источникъ такого могущества человъческой мысли можетъ быть лишь одинъ — это могущество силы творческой, устанавливающей неизвъстные еще намъ чезыблемые законы духовнаго созиданія. Они, эти законы, и руководять всъмъ земнымъ видимымъ міромъ; все осуществляется по этимъ законамъ. Обнаруженіе ихъ и составляеть основную задачу спиритуализма.

Н. А. Арцыбашевъ.

(Продолжение слъдуеть).





# Изъ потусторонняго міра.

I

Изъ сообщеній, полученныхъ въ Кружкѣ при редакціп журнала «Спиритуалистъ».

.... Подумай, могъ-ли Тотъ, Кто далъ тебъ глаза, чтобы любоваться картиной дивнаго творенья; подумай, могъ-ли Тотъ, Кто слухъ тебъ отверзъ, чтобъ ты гармоней природы дивной наслаждался; подумай, могъ-ли Тотъ, Кто тъломъ сильнымъ, мощнымъ облекъ тебя; подумай, могъ ли Тотъ, Кто въ твоей груди алтарь себъ построилъ, кивотъ завъта сотворилъ,—желать, чтобы ты свои подвергъ уродству очи, умъ, тъло, здоровье, жизнь и Духъ свой подвергълъ унынью?

Скажи мив, могъ-ли Этотъ дивный Зодчій, для Духа Своего великій храмъ творя, желать, чтобы этотъ храмъ себя рукою дерзновенной

разрушаль, чтобы камии изъ своей основы вырываль?

О нѣтъ! Мой другъ, гордыни Духъ тебя завелъ въ ущелье, онъ затемнилъ твой умъ, чтобы ты подъ видомъ Ему великаго служенья. Его творенья разрушалъ, Его гармонію ты уничтожилъ. Имъ данную для блага міра ты жизнь рукою дерзновенной убивалъ, чтобы ты, Ему служа, гордынею руководясь, идя во слѣдъ ея безумныхъ повелъній, къ ногамъ врага Его бы покорилъ все то, что Онъ съ любовью созидалъ, что Онъ съ Любовію великою творилъ.

Подумай, и ты поймень, что служить тоть Емулинь только, кто въ чистотъ содержить порученный ему отъ Бога храмъ; кто бережеть его какъ дивную святыню; кто всегда готовить въ немъ Ему обитель, и кто всею силою стремится, чтобы въ этомъ дивномъ храмъ, нерукотворенномъ нами, святой алтарь былъ такъ очищенъ, такъ кристаленъ, чтобы

въ немъ могъ въчно жить твой Богъ, твой Царь.

Мой другъ, подумай. Онъ, тебъ вручивъ твой дивный чудный храмъ, всъ далъ тебъ законы, чтобы ты его хранилъ, чтобы ты его берегъ; чтобы ты Его святому храму всю жизнь, заботы всъ свои бы отдавалъ. Чтобъ ты въ великомъ этомъ храмъ ежедневно курилъ священный фиміамъ и и освъщаль его великихъ добродътелей свъчами.

• Онъ далъ тебѣ единый въ жизни бракъ, чтобъ ты, создавши храмъ, съ своимъ помощникомъ по Духу тотъ храмъ благоланіемъ, любовью и

послушаньемъ украшалъ.

Онъ далъ тебъ законъ, чтобъ ты великій этотъ храмъ, не только

свой, но ближняго своего, не оскверииль, не разрушаль.

Смотри, въ законъ Его святой, гдѣ Онъ тебѣ сказалъ: если только ты съ грѣховнымъ помысломъ посмотришь на храмъ твоего по Духу брата, твоей сестры, ты оскверницъ Его алтарь.

Безумецъ! если ты бездушный храмъ, обтесанный изъ камня, боншься гръховной мыслью осквернить: ты думаешь, что громъ небесный разразится, и нъдра земли тебя поглотятъ,—то какъ ты можешь дерзновенно осквернять великій храмъ, вмъстилище живаго Бога, въсестръ ильвъ брать?

Подумай, гръхомъ ужаснымъ считаешь ты словами бранными несдержаннаго гитва позорить храмъ, построенный изъ камня мертваго: приномни Его слова святаго порицанья встить, кто храмомъ каменнымъ клянется, Его престоломъ, Ето священнымъ алтаремъ,—а помнишь ты, Его законъ тебъ казался страннымъ, когда Онъ говорилъ, что всякій, кто ближжняго пустымъ лишь человъкомъ назоветъ — суду достоинъ будетъ: а кто его безумнымъ назоветъ, тотъ подлежитъ геенить огненной и страшной.

Не догадался почему?... Безумный рабъ преданья, безумный рабъ людскихъ коварныхъ измышленіи, а ты забылъ, что ближній твой—нерукотворный храмъ живого Бога; что если ты боишься гнѣва назвать позорнымъ именемъ бездушный храмъ изъ тесанаго камня, то какъ же долженъ ты бояться позорить храмъ, гдѣ Богъ живетъ, гдѣ день и ночь Онъ пребываетъ.

Но если ты поняль,—почему Онъ такъ любовно ближняго отъ гнѣва охранялъ твоего, о, мой другъ, великъ тотъ мигъ, когда твой умъ постигъ, какую силу, какое важное значенье Онъ придавалъ тому святому храму, который десницей мощною создалъ Его Отецъ, Творецъ Вселенной, Самъ Богъ, самъ Царь, живущій вѣчно въ немъ.

А какъ божественно великъ этотъ храмъ, когда онъ не вкусиль еще

соблазновъ оскверненья!...

Взгляни ты на дитя, изъ чрева матери исшедшаго, не осквернившаго свой храмъ святой ничъмъ, Его закона недостойнымъ, какъ этотъ храмъ чистъ, ясенъ, благотворенъ, какъ видно въ немъ Его святое пребыванье.

Какъ часто, другъ мой, ты, встръчая малое дитя,—съ душой, мгновенно перерожденной не находишь словъ, чтобъ оцънить все то, что малое дитя въ твоемъ больномъ, озлобленномъ неправдой жизни сердцъ производить. И ты не знаешь, почему тебъ такъ хорошо, отрадно, такъ, тепло.

А я тебь, мой другь, скажу.

• А потому, что въ неоскверненномъ этомъ дивномъ, чудномъ Божьемъ храмѣ, не оскверненномъ людскимъ соминтельнымъ исканьемъ, живетъ Великій, Богъ.

Въ глазахъ невинныхъ чистаго дитяти, какъ въ окно великаго изъ храмовъ міра, лучей Его небесныхъ свётъ идетъ и, какъ Монсей, на горть ветхозавътной, тъмъ свътомъ услажденный, и какъ Христосъ, въ моментъ Его Святого преображенья, освъщенный, ты очарованъ, возрожденъ, когда ты видишь эти окна; смотря сълюбовію на нихъ, ты чернаешь и теплоту, и благословенье, и вдохновенье.

Мой другъ! какъ много вигій, стихотворцевь, смотря на эти окна, возвышенныхъ писали сочиненій; какъ много отцовь и матерей въ припадкъ гиѣва, вселившагося въ ихъ сердце, взамінь живого Бога, когда стремились законъ державнаго Соединителя ихъ разорвать — лучи святого свѣта изъ этихъ оконъ свершали чудеса, смирялся врагъ, создавшій гиѣвъ; князь тьмы мгновейно въ прахъ ничтожный превращался, и миръ съ расжаянья слезами среди забывшихъ Бога воцарялся.

Какъ много отцовъ и матерей, не умъя хранить въ святомъ великомъ храмъ ликъ Господа Живого, на гръхъ стопою твердой шли съ желаньемъ твердымъ гръху предаться, мейоколебимо, безвозвратно, и лучъ святого свъта черезъ эты дивныя окошки храмъ душъ ихъ озарялъ, въ ихъ души Самъ Великій приходилъ и ихъ сердца отъ преступленья охранялъ.

Не даромъ Онъ сказалъ: «будьте какъ дъти».

Берегите храмъ, вамъ созданный отъ Бога для въчно царственнаго Гостя и пусть молитвою святой въ ночной тиши отъ всей души для васъ къ

Нему слова святыя будуть:

«Господь Богъ, великій Вседержатель, войди Ты въ храмъ моей души, живи Ты въ ней. О, дивный Небожитель, и храмомъ этимъ Ты руководи. А я, Тобой разсудкомъ одаренный, всё силы буду соблюдать, чтобъ этотъ храмъ лишь въ чистоте твоихъ законовъ сохранять. За этотъ храмъ я предъ Тобой, великій Богъ, несу отвётъ, возмездіе и благодарность. Какъ рабъ жестокій, недостойный, я не хочу изъ храма дивнаго Тебя, о чудный, удалять, не я хочу Тебё въ Святомъ Твоемъ великомъ храмѣ всегда, вездѣ служить»...

Другъ мой, читай молитву эту, проси Его и день, и ночь жить въ алтаръ твоего святого храма и твердо знай, что этотъ храмъ въ себъ-ли, въ ближнемъ-ли безъ Божьего возмездія не смъешь ты ни браннымъ словомъ порицать, ни прелюбодъйствомъ унижать, ни гръхомъ убійства тяжкаго

рукою дерзновенной разрушать.

Помни, за храмъ изъ мрамора холоднаго бездушнаго ты понесешь возмездіе въ жизни этой—отъ людей, а за этотъ храмъ, за этотъ дивный храмъ ты понесешь возмездія отъ Бога....

#### II.

#### Изъ сообщеній, полученныхъ черезъ пишущаго медіума Н. В. К-ову.

3 января 9 ч. 13 м. вечера.

....Я жду! Я пришель! Я не умерь, я пребываю въ высшей сферь, мив теперь легко, я прославляю Бога, я радуюсь съ чистыми духами. Какое блаженство! какая радость! Дѣти мои, за что вы лишаете себя этого блаженства? Отдайте все за него, останьтесь нищими, но пріобрѣтите неизсякаемыя блаженства. Какія горя на земль? гдь они?—ихъ нѣть! Одно горе великое—потерять связь съ Божествомъ; такъ развѣ это горе, посылаемое свыше? Зачѣмъ человѣкъ беретъ его себѣ? Я кричу, я прошу всѣхъ дорогихъ мнѣ собратьевъ искать всѣми силами единенія со Христомъ, а это единеніе каждый можетъ получить въ любви и снисходительности къ собрату. Отдай свое, что у тебя лучшее своему ближнему, пусть онъ воспользуется пріобрѣтеннымъ тобою, и на убылое мѣсто ты получинь вчетверо. Дорогіе собратья, вѣдь это законъ, вѣдь это истина.

Испробуйте такъ поступать, и ваше сердце будеть разгораться чистой, святой любовью къ нашему Христу, и Онъ поможеть вамъ во всъхъванихъ дѣлахъ. Онъ будеть сопутствовать во всъхъ вашихъ начинаніяхъ, а начинанія будуть у васъ всѣ добрыя, такъ какъ Христосъ будеть съ вами.

а Христосъ есть любовь. До свиданья!...

#### 111.

#### Сообщеніе, полученное 26 апръля 1909 г. Н. А. Арцыбашевымъ.

Тишина кругомъ, воздухъ свъжъ и ароматенъ.

Идеть путникь полями и лугами, и взоръ его радуеть видь красоты дивной творенія Божія. И самь онь,—часть этого творенія и часть этой красоты; но сознаваль ли онь себя частью природы? Нѣть. Онь всегда сознаваль такь: природа—это особая часть, а я—это особый цълый міръ. Я властелинъ нрироды, повелитель ея, вънецъ творенія,—и потому, уничтожая природой созданное, я только дъйствую по праву. Жестокое заблужденіе, ужасная слъпота: вся природа въ томъ числъ и человъкъ одухотворены однимъ и тъмъ же духомъ жизни и, вредя какойлибо части живущаго, человъкъ наноситъ вредъ всему, въ томъ числъ и самому себъ. Подумайте хорошенько о чувствъ жалости, что оно изъ себя представляетъ.—Это именно есть выраженіе состраданія въ полномъ смыслъ слова, т.-е. страданія другого причиняютъ страданія и вамъ: итакъ страданія всего міра создаютъ состраданіе и каждому человъку.

Чтобы достигнуть счастья — единственный путь — избавиться отъ страданій; а это возможно только тогда, когда отъ страданія будеть избавленъ весь міръ, все живущее, тогда и каждый человъкъ въ отдъль-

ности будеть избавлень оть состраданія.

Такимъ образомъ стремленія отдъльныхъ индивидуумовъ въ поискахъ за счастьемъ должны итти по пути уничтоженія страданія на землѣ; сильное желаніе достигнуть счастья закрываетъ глаза человѣку, и онъ въ погонѣ за нимъ идетъ совсѣмъ въ обратномъ направленіи и не видитъ, что дѣйствуя въ ущербъ другимъ, т.-е. интересы другихъ принося въ жертву своимъ личнымъ, достигнуть счастья невозможно. Тишина и красота, вотъ два необходимымъ признака счастья; и потому, всякій нарушающій тишину и разрушающій красоту отнимаетъ счастье у всего живущаго на землѣ. Поймите: этимъ нарушается всемірная гармонія и создается болѣзненное ощущеніе.

Если представить себѣ все живущее, какъ цѣлый организмъ, то всякое страданіе отдѣльной частицы его является болѣзнью всего организма; чѣмъ больше страданія, тѣмъ много сложнѣе болѣзнь организма, и потому теперь же вамъ всѣмъ необходимо приняться за самое серьезное лѣченіе тяжкой болѣзни общаго живого организма, въ лицѣ каждаго изъ насъ, имѣющаго теперь не врача, а личнаго своего врага, ибо, причиняя малѣйшее страданіе кому бы то ни было, мы становимся злѣйшимъ врагомъ всего живущаго организма природы, такъ какъ усилива-

ежь его и безь того тяжкую бользнь.

Обм'внъ веществъ установленъ природой въ точно опредъленномъ разм'връ, когда этотъ разм'връ нарушенъ и уничтожению подвергается большее количество частицъ, что происходитъ! Созидательной силы оказывается мало для возстановления утраченнаго, и организмъ постепенно разрушается; то же самое происходитъ и тогда, когда ничто не щадится для принесения въ жертву личнымъ интересамъ.

Царство эгоизма отдъльныхъ лицъ, - это болъзнь организма всего

человъчества. И тишина нарушена! 11 красста разбита!

# Спиритуалистическая жизнь — въ Россіи.

Изъ писемъ II. А. Карышева.

11. \*).

Многоуважаемая Екатерина Павловна! Поздравляю васъ съ Новымъ годомъ, вполить уже вошедшимъ въ свои права, и желаю Вамъ много и много здоровья, и большой уситъхъ въ умной молитвъ.

<sup>\*)</sup> См. № 12 «Сипритуалисть за 1909 г.

Поздно я Васъ поздравляю, но половину правдниковъ былъ въ отлучкъ, а половину—въ постели. Я простудился, ну и лежалъ до сегодняшняго дня.

Письмо на праздникахъ я писалъ уже Вамъ, развѣ Вы его не по лучили? Было бы миѣ это очень грустно

Вы спрашиваете, что бы Вамъ почитать?-и именно такого, чтобы

еще лучше усвоиться со спиритизмомъ.

Да что же такое посовътую Вамъ читать?—Право не знаю. Въдь у насъ нътъ самостоятельной спиритической литературы. Есть (какъ журналъ «Спиритуалисть»), доказательства, что спиритизмъ не бредни и не ложь. Если кто напишетъ самостоятельную статью, то опять опа будетъ почерпнута изъ окультизма, буддизма или отъ теософовъ. Читать ихъ вредно, ибо это уже все сбиваетъ человъка съ христіанства и наводитъ на восточныя върованія. У насъ спиритическая литература дътская, и прямо читать ее вамъ я не совътую. Я ни одну не знаю хорошую статью по спиритизму.

Вамъ можно читать съудовольствіемъ объ явленіяхъ духовъ, напр.: "Прижизненные призраки", по-русски, это переводъ съ англійскаго. По-англійски они въ 10 разъ лучше и полиъе. Зовется книга The Fantasme

of life.

Есть Фламмаріона цълый рядъ изъ сотенъ такихъ вещей; не помню, какъ сочиненіе это называется.

Есть книга Аксакова, тоже сотни фактовъ въ ней, въ которой онъ отвъчаетъ философу Гартману...

Да благословить васъ Богъ и хранить Царица Небесная, желаю всего лучшаго.

Ив. Карышевъ.

-60B-

# Спиритуалистическая жизнь—за границей.

Что чувствують умершіе?

Какія бывають нашь ощущенія, когда жизнь покинсть наше тьло? На вопрось этоть одинь скажеть, что никакихь ощущеній у мертваго быть не можеть. Другіе, пожалуй, сошлются на летаргію. Внавшимь вы летаргическій сонь представляются различныя видінія, соотвітственню ихь темпераменту, характеру и умственному развитію. Мы ука-

жемъ на одинъ фактъ, довольно интересный.

Лѣтомъ 1880 года въ Америкѣ, въ штатѣ Канзасъ, въ городѣ Скидди умеръ отъ тифозной лихорадки докторъ Вильтцэ, извѣстный, какъ отличный врачъ и физіологъ. Біеніе пульса у него совершенно прекратилось, и онъ лежалъ со всѣми признаками абсолютной смерти. И вотъ, не прошествіи четырехъ часовъ, умершій оживастъ, приходитъ въ сознаніе, 
начинаетъ поправляться отъ сломивінаго его недуга и окончательно 
выздоравливаетъ. Нужно сказать, что докторъ Вильтцэ былъ отчаянный 
матеріалистъ. Онъ не вѣрилъ въ безсмертіе души и считалъ, что душа 
разрушеніемъ тѣла безслѣдно исчезаетъ.

По формальномъ выздоровления докторъ Вильтцо подробно описаль все, что съ имъ происходило въ течене четырехъ часовъ его смерти.

Что же пишеть онъ?

«Обсуждая свое состояніе, я видълъ, что умеръ—въ томъ смысль, какъ понимають это люди—и вмъсть съ тъмъ я былъ живъ болье, чымъ когда-либо. Я приготовлялся выйти изъ своего тъла и съ любопытствомъ наблюдалъ процессъ отдъленія отъ плоти. Благодаря какой-то силь, моя душа двигалась, уничтожая свою связь съ матеріей тъла. Я совершенно ясно помню, когда все мое существо собралось въ головъ. Наконецъ, порвавъ всякую связь съ тъломъ, я упалъ легко на полъ, откуда, медленно поднимаясь и расширяясь, принялъ полную человъческуюформу. Я казался прозрачнымъ, былъ синеватаго оттънка и совершенно пагъ.

Я увидълъ свое мертвое тъло, около котораго сидъло и стояло итсколько человъкъ. Особое мое внимание привлекли двъ женщины, стоявшия на колъняхъ и плакавшия. Въ нихъ я узналъ свою жену и сестру; но у меня уже не существовало индивидуальныхъ чувствъ: жена, сестра или другъ для меня были тъмъ же, что и всъ остальные. Я не понималъ никакого родства и не думалъ о немъ. Затъмъ я попробовалъ привлечь внимание присутствовавшихъ, чтобы успокоить ихъ и сообщить имъ объ ихъ собственномъ безсмертии. Я наклонился и сдълалъ знакъ привътствия своей правой рукой, прошелъ посреди ихъ, но никто не обращалъ на меня ни малъйшаго внимания. Чувствовалъ я себя прекрасно, между тъмъ какъ нъсколько минутъ тому назадъ былъ страшно боленъ».

#### 11.

#### Интернаціональное бюро спиритуалистовъ.

Въ скоромъ времени, въ Парижъ, будетъ организовано интернаціональное бюро. Оно дастъ возможность переписываться по-англійски, по-и-тьмецки, по-испански, по-португальски, по-русски, на языкъ эсперанто со спиритуалистами всего міра.

Генри Дюрвиль Сынъ.

#### 111.

#### Безсознательный медіумъ.

Въ одномъ изъ номеровъ Revue Spirite, мы находимъ слъдующее интересное письмо г. Деляннъ:

«Во время моего пребыванія въ деревив, я случайно открыль одного медіума, одареннаго замъчательными способностями и совершенно никогда ничего не слыхавшаго о спиритизмъ. Этоть медіумъ, жена рабочаго тамошнихъ рудниковъ, проявляеть по очереди дары ясновидънія. яснослышанія, пишущаго и говорящаго медіумизма.

Въ течение сорока льть она получаеть письменныя сообщения, касающияся самыхъ отвлеченныхъ философско-религозныхъ темъ, а тъмъ не менъе она совершенио не умъетъ читать и съ трудомъ можетъ нацаранать нъсколько безсвязныхъ словъ. Очевидно, это одинъ изъ людей нашего времени, призванныхъ къ безсознательному проявлению медіумической способнести. Что скажутъ на это сторонники передачи мысли и тъ, кто видитъ въ сообщенияхъ только отпечатокъ личныхъ мыслей медіума?

Вотъ въ краткихъ чертахъ мой разговоръ съ этой женщиной. Я желахъ бы, чтобы вы, какъ и я, могли ее видъть и слышать. Ея простота, ся невъжественность, ея въра, тотчасъ же убъдили бы васъ въ

истинъ разсказываемыхъ ею фактовъ. Впрочемъ, я долженъ сказать вамъ, что я собралъ кое-какія свъдънія о ней, и они всецъло совпада-

ють съ тъмъ, что я слышаль отъ нея самой.

«Родившись въ 1820 г., отъ очень бѣдныхъ родителей, въ деревушкѣ Вогезскихъ горъ, я въ 18-лѣтнемъ возрастѣ, была серьезно больна, у меня отнялись всѣ члены; всегда живая, быстрая, любящая всѣ удовольствія моего возраста, я жестоко страдала, будучи осужденной къ неподвижности. Въ теченіе двухъ лѣтъ я лежала въ постели, безъ надежды выздоровѣть когда-либо. Однажды, когда я очень страдала, представьте себѣ мое удивленіе, я вдругъ отчетливо услышала чей-то голосъ, звавшій меня по имени, въ комнатѣ пикого не было. Голосъ сказалъ миѣ:

«Маргарита, если ты будешь набожна и будешь върить въ Бога,

ты вызлоровъешь».

Поднявъ глаза, я увидѣла священника, который смотрѣлъ на меня съ большой добротой. Онъ сказалъ мнѣ, чтобы я вѣрила ему и сказалъ мнѣ свое имя. Это былъ отецъ Пьеръ Фуррье, про котораго въ нашей сторенѣ говорятъ, что онъ творитъ чудеса. Тогда мнѣ пришла мысль отправиться на богомолье въ Матенкуръ, гдѣ находится могила святого. Съ большимъ трудомъ меня привезли въ это мѣсто. Во время дороги у меня было нѣсколько видѣній. Мнѣ явился однажды одинъ изъ моихъ

дяден, давно умершій.

Приведя въ церковь, меня растянули, поити безжизненную, на могильномъ камнъ Пьера Фуррье. Тогда я ясно почувствовала, какъ на мое темя легла чья-то голова. Все во мнъ задрожало, и въ то время, какъ присутствующе читали молитвы, слышанный мною прежде голосъ снова сказалъ мнъ: сесли ты будешь поститься и покаешься, то исцълишься». Послъ этихъ словъ я встала, еще очень слабая, но имъла достаточно силы, чтобы дойти до портрета моего покровителя. Мнъ показалось, что губы его задвигались и я услыхала слъдующія слова: «если ты не будешь исполнять евои обязанности, какъ христіанка, и не будешь бороться противъ своихъ страстей, то будешь сомемена, какъ св. Лаврентій».

Я прошла отъ церкви до часовни, которая находятся у выхода изъ мъстечка; моя мать также услышала голосъ, сказавшій ей: «молись,

твоя дочь выздоровфеть».

Меня привезли домой. Черезъ небольшой промежутокъ времени я совершенно выздоровѣла; я проводила тогда большую часть времени въ молитвахъ изъ боязни согръщить и снова забольть. И дълала добро вездѣ, гдѣ могла, по мѣрѣ моихъ силъ и средствъ.

Около нашего дома жилъ прокаженный, отъ котораго всѣ бѣгали; все тѣло его было покрыто язвами. Я начата ухаживать за нимъ, вытѣчила его и такъ какъ онъ былъ еще бѣдиѣе меня, то я просила за него

милостыню.

Спустя нѣсколько лѣтъ послѣ этихъ событій, я вышла замужъ, у меня было трое дѣтей; младшая дочь, въ раннемъ дѣтствѣ заболѣла той же болѣзнью, какъ и я, и умерла. Я сама заболѣла и вторично отправилась въ Матенкуръ. Все произошло такъ же, какъ и въ первый разъ, и я выздоровѣла. Мой покровитель сказалъ миѣ: «ты будень храбрымъ воиномъ Христа и проповѣдникомъ Его ученія». На этотъ разъ я подумала, что это была насмѣшка надъ монмъ довѣріемъ, такъ какъ я ничего не знаю.

Однако, въ одно воскресенье, во времи объдни, и уснула безо

всякаго желанія съ моей стороны и кажется, что во время этого сна явставши на скамью, начала громко говорить. Я упрекала Кюре въ томъ, что его поступки не совпадають съ его проповъдью. Были вынуждены вывести меня вопъ изъ церкви.

Однажды, находись въ полъ, при обработкъ земли, я услышала

голосъ, сказавшій мив:

Маргарита, возвратись домой, возьми перо и бумагу и пиши то, что я буду диктовать тебъ».—Но какъ я это сдълаю, возразила я, я не умъю читать и едва могу написать нъсколько словъ?—«Слушайся и увидинь».

И попробовала; действительно, моя рука конвульсивно задергалась, и я начертила что-то, что мой мужъ могъ прочесть; затвиъ это были целыя фразы, мысли, позднъе целый трудъ о реформъ католицизма Г. Кюре пожелалъ посмотреть то, что мив диктуютъ. Ему совътывали даже руководить мною своими совътами, учить меня, что онъ и делалъ пексоторое время; но, когда онъ увиделъ, что диктовки становятся суровыми по отношению къ его проповедничеству и не только не поженель меня принимать, но, началъ повсюду говорить, что я одержима дъяволомъ. Однажды, даже, когда онъ проходилъ мимо нашего дома, голосъ, окликнувъ его, сказалъ ему моими устами такія великія истины, что онъ, разгивавшись, подалъ на меня въ судъ.

Наканунъ допроса мой руководитель сказалъ миъ: «твое платье

спасеть тебя».

Это было зимою, 10-го января; я одълась въ бълсе платье. На вопросы судей я отвъчала, какъ кажется, хорошо, потому что была оправдана. (Въроятно, меня, одътую такимъ образомъ, приняли за суманедшую). Это было приблизительно въ 1825—26 году. Съ этого время я начала часто писать; меня предупреждали объ этомъ ночью; я неожиданно просыпалась, и маъ приходила въ голову масса прекрасныхъ и ученыхъ мыслей.»

Желая произвести съ нею опыть, я спросиль ее:

- А теперь вы пишите еще?

Рѣже, потому что мнѣ посовѣтовали работать, я плету кружева.
 Послѣ разспросовъ, я узналъ, что это бѣдное созданіе, несмотря на всѣ милости, которыми надѣлилъ его Богъ, имѣло ужасный порокъ;

ена иногда страдаеты запоемь. Я заговориль съ ней объ этомъ.

— Увы,—сказала она,—если бы вы знали, сколько я выстрадала изъ-за этой несчастной страсти. Это страшное искушение, въ которое я впадаю: меня пожираетъ какой-то внутренний огонь: я должна каждый день, чтобы утолить жажду, выпивать 20—25 стакановъ воды. Если я выпью вина, то значить я погибла.

-- А что говорять ваши руководители, когда вы впадаете въ этотъ

ужасный порокъ?

— Они говорять мив, что плоть слаба, что мы должны энергично бороться противь увлеченій нашими страстями. Пьерь Фуррье говорить мив въ эти моменты, что я оскорбляю его имя и благость Бога, допу-

ская овладъвать собою этому презрънному педостатку.

Вы не можете представить, какъ тронуло меня это искреннее, смиренное раскаяние въ своихъ педостаткахъ. Мною овладъла большая жалость къ ней, и я упрашиваль ее быть тверже въ будущемъ. Н объщаль, что добрыя души будуть молиться за нее и что несомнънно она одержить побъду надъ собой.

Мокидая ее, я сказаль ей: «ну. теперь вы понимаете почему вамъ

сказали: если ты не будешь бороться противь своихь страстей, ты будешь сомсмена, какъ св. Лаврентій?

Нѣтъ.

 Это—такъ называемая аллегорія. Духу угодно было сказать вамъ, что вы предрасположены къ гибельной страсти, одержащей васъ, и что если вы не побъдите ее, то будете сожжены внутренно. Развъ этого петь въ действительности.

 Да, эго дъйствительно върно; въ теченіе многихъ лътъ я думала. что меня сожгутъ, какъ Жанну д'Аркъ. Я понимала это совсъмъ не такъ. О, руководите мною, я буду следовать вашимъ советамъ; и я

объщаю вамъ, что я буду слъдить за собою.

Черезъ нъсколько дней послъ этой бесъды, я пошелъ къ ней. Я заставилъ ее писать при миъ. Буквы хорошо начерчены; стиль не бле--стящь, но очень разборчивь. Она никогда не слышала разговоровь о спиритизмъ; она даже и не думала, что другіе люди имьють такія же способности, какъ она. Она считала себя чуть ли не пророкомъ, по крайней мфрф привилегированнымъ исключеніемъ; однако она не гордилась этимъ.

Потому я нахожу, что популярная брошюра, подходящая для крестьянь, чрезвычайно необходима; она распространить наше дорогое ученіе, руководя въ то же время безсознательными медіумами, которыхъ гораздо больше, чемъ это думають вообще.

Ал. Делленъ.

# Оккультно-ментальная организація і.

#### Ha 15-21 марта.

Золотой стихъ: "Сынъ Человъческій имъетъ власть на земль прощать гръхи". (Mame. 9: 12.

 Пн.—Мат. 9:1—13. Разслабленный, получившій прощеніе и исцъленіе.

Вт.—Дѣян. 10:34—43. Всякій вѣрую.

17. Ср.-Лук. 7:36-50. Много гръховъ. но прощены.

18. Чт.-Пс. 129. Милость и проценіе.

19. Пт. - . Бук. 19:1 - 10. Призвань другой мытарь.

20. Сб.-1 Тим. 1:12-17. Върное слово. 21. Вс. Лук. 15:1 10. Онь принимень граниниковъ.

#### **На 22-28** марта.

Золотой стихъ: "Я есмь первый и послѣдній и живый: и былъ мертвъ, и се живъ во въки въковъ". (Откров. 1: 17-18)

22. Пы. -- Марк. 16:1 — 8. Пасхальный 25. Чт. - Ioau, 19:1 7. Беть вины. урокъ.

26. Ит. - Мар. 15.25 - 38. Расини Его' 27. Сб.—Мат. 27:57 - 66. Запеческий и 23. Вт.-- Іоан. 2:13-22. Воскресеніе предrpoor.

24. Ср.—Тоан. 18:33 -40. Христось отвер- 28. Вс. Тоан. 29:1-18. Воскресь. гнутъ.

#### На 29 марта-4 апръля.

Золотой стихь: "Все возможно върующему". (Мрк. 9: 23).

29. Пи. - Мат. 9:18-26. ц Ср. - Мар. 5:21 -- 34. Прикосновено-Сила въры. 30. Вт.-Мат. 9:27-34. 1. Чт. Мар. 5.35 - 43. «Только въруй».

<sup>\*)</sup> См. № 1 «Спиритуалисть» 1910 г.

2. Пт. -. Іук. 18:35-43. Успъхъ въры. въровать». 3. Сб. - Мар. 9:17 - 29. «Если можешь 4. Вс. - Іоан. 3:5-17. Въра и спасеніе.

#### Ha 5 − 11 апрѣля.

Золотой стихъ: "Даромъ получили, даромъ давайте". (Mam heta. 10: 8).

- 5. Пн. -- Mar. 9:35-10:15 и 40-42. Mucсія двінадцати.
  - сіонеровъ. 10. Сб. Геремія 1:7-19. Укрѣпленъ.
- 6. Вт.—Мат. 10:16—26. Сила для борьбы. 7. Ср.—Мат. 10:27—33. «Не бойся». 11. Вс.-Іоан. 4:27-38. Въ ожиданій жи-S. Чт.-Мат. 10:34 - 42. Высшая любовь.

#### Ha 12-18 апръля.

Золотой стихъ: "Я же имъю свидътельство больше Іоаннова; кбо дъла, которыя Отецъ далъ Мић совершить, самыя дѣла сіи, Мною творимыя, свидѣтельствують о Мит, что Отецъ послаль Меня". (Іоан. 5: 36).

- 12. Пн.-Мат. 11:1-13. Вопросъ Іоанна 15. Чт.-Мат. 21:23 32. Проповъдникъ Гірестителя.
- 13. Вт.-Іоан. 10:22 42. Свидѣтельство arat.
- 14. Ср. Іоан. 5:31 40. Большее свидътельство.
- праведности.

9. Пт. - Лук. 10:1 - 16. Сомъдесять мис-

- Пт. Малахіи. 3:1—6. Пророчество. 17. Сб.-Марк. 6:14-20. Митие Прода объ Іоаниъ.
- 18. Вс. Лук. 9:12-22. Вопросъ Христа.

#### **На 19-25 апръля.**

Золотой стихъ: "Пріидите но Мнѣ всѣ труждающіеся и обремененные, и Я успоною вась. (Мато. 11: 28).

- 19. Пн. Мат. 11:20-30. Предупреждение 23. Пт. 1 Кор. 1:18-31. Не мудростью и приглашение.

- 22. Чт.-Ис. 80:5-16. Пренебрежение преимуществами.
- міра сего.
- 20. Вт.—Ісзекімів 28:1—10. Судъ за гордость 24. Сб.—Іоан. 6:35—45. Приходящій по-21. Ср.—Исаія 1:1—9. Непокорныя діти. пучасть жизнь.
  - лучаетъ жизнь. \*25. Вс. Неаія 55. Приглашеніе получать даромъ.

#### На 26 апръля—2 мая.

Золотой стихъ: "Милости хочу, а не жертвы". (Мать. 12: 7).

- 28. Пн. Мат. 12:1 14. Два праздничныхъ 28. Ср. Лук 13:10—17. Двлая добро. событія. 29. Чт. Псаім. 58: 6—14. День покоя—
- Вт. 1 Царствъ. 21:1 6. Давидъ и 30. Пт. Лук. 4:14 22. Обычай нашего. хавбы предложенія, Господа.

Май 1910 г.

2. Вс.- Іоан. 7:10 - 24. Правелный судь. 1. C.б.—Мар. 3:1—8. Вопросъ, оставленный безъ отвъта,

#### На 3-9 мая.

Золотой стихъ: "Впоследствій, накъ змей, оно укусить, и ужалить. какъ аспидъ". (Причт. 23: 32).

- 3. Пп. Притч. 23:29 35. Урокъ воздержанія.
- 7. Пт.-3 Цар. 20:13 21. Пъянство и мораженіе.
- 4. Вт.-Притч. 23:15 23. Путь къ бъд-
- 85 C6.-1 Кор. 9:18-27. Тъло въ порабощеніи.
- ности. Ср.—Исаія 5:11--17. Источникъ горя.
- 9. Вс. Рамл. 13:7-14. Лучшій путь.
- 6. Чт.-Левитъ.10:1-11. Вино запрещается священникамъ.

# Благовъщенскій Спиритуалистическій Кружокъ-Братство имени св. Николая.

20 апръля 1909 г.

#### Ръчь руководителя.

Я съ вами, дъти мои. Жатва созръла, а дълателей мало. Вотъ слова Господа нашего Інсуса Христа. Побесъдуемъ объ этихъ высокихъ, торжественныхъ, знаменательныхъ для насъ всъхъ, словахъ. Жатва созръла. Великій міръ наполненъ множествомъ существъ, одаренныхъ разумомъ и мыслію, и волею свободною, и потому подверженныхъ искушеніямъ сатаны, ибо такія качества для него представляють удобн'вишій и легчайшій путь къ искушеніямъ обладателей ихъ. Жатва, т.-е. колосья, готовые къ жатвъ, суть души людей, потонувшихъ во мракъ гръха, невърія. Богохульства и всяческихъ золъ, которыми сатана снабжаетъ почитателей своихь. Делатели же не находять въ созревшихъ поляхъ техъ годныхъ для сбора колосьевъ, а должны собирать только пышно возросийя илевела, возростившія сами себя изъ съмянь, посьянныхъ врагомъ душь людей. Жатва къ несчастно состоитъ почти вся изъ плевеловъ, и дъло жиущихъ отбирать плевелы. Настало время готовить жнецовъ для того, чтобы они разумъли совершить дъло жатвенное. Теперь скажу о тъхъ, кого подразумъваю подъ жнецами, или дълателями. Люди, живуще въ настоящее время и суть тъ, колосья и плевелы, которые возросли на полъ, засъянномъ съменами учения Христа и увлаженномъ, и удобренномъ кровью и тълами исповъдниковъ этого ученія. Но, къ несчастію, на такой плодоносной сочвъ взросли лишь кое-гдъ плодоносные злаки, все остальное пространитво покрылось плевелами. Дълатели или жнецы—это суть души, распространявшія свътъ Христовъ и теперь къ несчастію не могущія найти себъ послъдователей въ душахъ, живущихъ въ тълахъ. И число дълателей или жнецовъ значительно менъе возросшихъ плевеловъ, и потому стараемся мы посредствомъ нашего труда съ вами увеличить число дълателей, т.-е. проповъдниковъ ученія Христова, которые, вмѣстѣ съ жатвою, будуть п запасать и вновь съять съмена въры и ученія Сына Божія. Такое время, какъ время духовной жатвы, наступаетъ уже вторично. Этимъ и хочу сказать, что время первой жатвы было время первыхъ въковъ Христіанства, когда были собраны плодоносные, отягченные пышными зернами, колосья. Это была настоящая жатва, и колосьями были вет пеповъдники Ариста. веж муженики, погибшіе за пропов'яданное ими слово Божіе, выру въ Него, и беземертно поселившіеся въ обителяхъ Бога. Такую жатву собраль Самъ Господъ на нивахъ Вселенной съ помощію Ангеловъ Своихъ. При жатвъ этой пычиля съмена падали изъ пожинаемыхъ колосьевъ вновь на землю, и изъебмянь этихъ въ продолжение многихъ въковъ росли влаки. давшіе теперь, вибсто плодоносныхъ колосьевь, ненужныя вредныя влевела. И эту жатву, къ несчастью, должны собрать тв, которые удобрили поле въры своею кровію. Замътьте, дъти, что плевела, растущія нычъ на поляхъ жатвы духовной, имъють не особую вакую-либо визинною форму, а пред**ставляють собою тоже колосья, также пыш**но наполненные зернами, и дълателямъ придется много поработать, чтобы отличить настоящій, дрь**лый, богатый зерномъ истины** колосъ отъ такого же иышинаго, наполненнаго многими зернами, цегоднаго колоса. А различіе это состоить въстомъ, что зерно истины имъетъ внутреннее содержайте, тогда какъ зерно плевела имъетъ лишь наружную раздутую оболочку, и при жатвъ затрудаяеть

дѣлателей и съятелей лишь своимъ ростомъ и численностью; но внимательные дълатели найдутъ въ корняхъ плевела заглохшіе, мелкіе росточки будущихъ пышныхъ истинныхъ колосьевъ. Дълателей же такихъ добросовъстныхъ, тщательно ищущихъ и разбирающихъ истину отъ зла, весьма мало. Теперь наступило время вторичной жатвы, но что же возросло на почвъ, обагренной и удобренной кровью праведныхъ почитателей Господа. На этой плодоносной почвъ возросли почти одни плевелы. Нельзя же назвать плодоносными колосья тахъ, кто презрадь приготовленное удобреніе и не воспріяль ничего изъ этихъ укрѣпляющихъ соковъ для возращенія въ себъ плодоноснаго зерна и дълаетъ изъ нихъ не плодоносные колосья въры, любви и милосер $\partial i$ я, а заглушающіе все плевелы. Одинъ растлъвающій ядъ грѣха впитывается въ души людей и дѣлаетъ изъ нихъ не плодоносные колосья въры, любви и милосердія, а глушащія все плевелы. И ядъ этотъ искуситель Сатана влилъ въ удобряющую духовную почву влагу, которая есть кровь, излившаяся за въру Христову изъ тълесъ исповъдниковъ ся, и мучениковъза въру Христа. Кое-гдъ между сорною травою высятся и настоящіе плодоносные, клонящіеся співлымъ колосомъ, злаки. П вотъ жисцамъ иужно собрать эти отдъльно стоящіе плодоносные злаки, срфзать ихъ отдъльно и приготовлять, и возстановлять возросшія въ нихъ зерна для новой будущей жатвы. Плевелы же старайтесь собирать и тщательно разсматривать, не заглущили ли они собою плодоносныхъ злаковъ. Старательно отдъляйте эти приросшіе къ нимъ злаки и старайтесь вновь посадить ихъ въ полъ, напитанномъ и увлаженномъ върой въ Господа и любовію къ Сыну Его и надеждой на помощь Духа Святаго. На экатву выйдуть опять посланники Господа, на этоть разъ посланы будуть сонмы мучениковъ, оставивше кровь свою на удобрене почвы. Витеть съ ними пойдуть и угодники Божіи, чтобы вновь жатву эту, какъ сказаль я, раздьлить, разсмотръть и опредълить, не пристали ли къ корнямъ плевеловъ плодоносные истинные злаки. Это слово Божіе: жатвы много, а дълателей мало, относится къ намъ, къ помощ<del>инк</del>амъ ѝ покровителямъ вашимъ, и мы ищемъ вездъ, иътъ ли оказавшихся маленькихъ ростковъ плодоносныхъ злаковъ, и находимъ кое-гдъ сердца людей, не заглохшихъ во мракъ невърія, жестокос<del>ти и Богохульства. Старайте</del>сь же, дѣти, изъ себя изобразить плодоносный отростокъ тъхъ предшественниковъ, посъявшихъ на духовной пивъ въры свои плодоносныя съмена ея. Ръчь эту я веду къ тому, чтобы вы постарались быть съятелями при жизни вашей. Дабы могли очутившиеь въ невидимомъ міръ, быть пожинателями посъва вашего. Не разъ говорилъ я вамъ, что ко многому подготовлялъ я васъ, много работаль я съ вами, чтобы вы уяснили себъ всъ заблуждения и гръхи, когда ходили безъ помощи моей. Теперь, когда работа эта подвинута далеко, когда вы прозръли, необходимо сдълать васъ съятелями. Самая главная работа с'вятеля состоить въ томъ, чтобы полной горстью раскидывать пригото вленныя съмена. Визсть съ моими разъяснениями вы получили поучения и другихъ учителей, которые изъявили готовность помочь вамъ словомъ и разъяснениемъ, и вотъ теперь каждый изъ васъ уже обладаетъ достагочнымъ количествомъ съмянъ для посъва, и потому соберите съмена эти и начинайте дѣло посѣва. А дѣло жаявы предоставляется намъ. А что пожинаемъ мы, когда съяди много добра, а къ сбору возросли только одни плевелы граха, жестокости, гордыни и злобы и произросли они на поляхъ, засъянныхъ и обработанныхъ нами, и хуже всего то, что среди бълаго дия, среди дня въры, загоръвшагося, блаводаря работъ мучениковъ и проповъдниковъ имени и ученія Христа, прошель и проходить съятель врагь. Полной горстью съяль и онъ свои съмена, и возросли они

пышиве засъянныхъ добрыхъ съмянъ; и когда созръвали эти вражескія съмена, то разрывались на части, и заключающаяся въ нихъ вредоносная ныль оплодотворяла и глушила скромныя и загложшія въ своемъ развитіи злаки истины и добра. Возросли и добрыя съмена, но ростъ ихъ малъ и незамътенъ. Они почти веъ заглохли, покрытые пышнымъ листомъ зла и невърія. Вы же, дъти, старайтесь на полъ духовномъ посъять добрыя съмена. Не смущайтесь, что и на вашихъ поляхъ могутъ произрасти плевелы, потому что не смущались и мы, не смущались потому, что отыскали на засъваемыхъ нами поляхъ источникъ добра. Точно также и вы можете быть увърены, что и въ вашемъ посъвъ не всъ съмена заглохнутъ. Надъйтесь, что съ помощью Божіей и на вашей жатвъ произрастуть истинные, плодоносные колосья. Ищите въ помощь себѣ какъ можно болѣе братьевъ святелей. Чемь больше будеть ими засеяно, темь больше надежды собрать среди зла добро. Какъ же вы можете съять съмена, полученныя отъ насъ? Это дело заповедано вамъ наравие съ теми учителями, которые пожелали и свой трудъ присоединить къ мосму. Знаете: въ чемъ просвътились, въ чемъ укръпились, во что увъровали, все насаждайте, все распространяйте, говорите увъренно, носите безбоязненно, и безропотно, не страпритесь смъха просвъщенныхъ во злъ, но темныхъ въ правдъ братьевъ вашихъ. Работайте во славу Божію, присоединяя молитву: «Все упование наше на Тя возлагаемъ, Христе Боже нашъ, и Пресвятую Матерь Твою». Это и будеть посъвъ съмянъ, данныхъ вамъ нами. Теперь поле наше не будеть увлажено кровью, потому что кровь еще мучениковъ и страдальцевъ, усугубленная кровью Искупителя не изсякнетъ во въкъ въ подпочвъ міровой нивы въры. Не будеть много сушащихъ вътровъ, это суть мысли богохульствующихъ и влобныхъ современниковъ каждаго святеля. Но не бойтесь, дерзайте, дъти, впередъ на поле посъва. Мы ведемъ васъ для того, чтобы новое поле, покрытое плевелами, было засъяно и добромъ, и чтобы сушащіе в'ятры изсушили бы вм'ясть) съ вредоносными испареніями богохульства и выдернутыя жнецами плевелы и обратили бы тъла гръшниковъ въ удобреніе новаго посъва, и съ Божіей помощью эти истятьвиня илевелы послужать удобреніемь для полей, на которыхь будете свять и вы. Не всегда слово Божіе и пропов'єдниковъ Его запечатл'євается кровію. Бываеть печать и ичая, и печать эта также приносить боль и страданіе, потому\_что, если не испытываеть боли тізло, то еще сильніве страждеть, скорбить духъ святеля и жнеца. Дъятельность ваша на земномъ языкт, можеть быть названа проповъдничествомъ и миссіоперствомъ. Вет духи — это суть миссіонеры, учителя ваши, работающіе съ вами и вамъ зацовъдуютъ этотъ тернистый вънецъ въ надеждъ на помощь Господа; какъ плодотворяющій світь солица оживляеть и постить злаки. такъ свътъ и сила Божія утвердить и укръпить и возрастить въ васъ силу работать на нивахъ Божнихъ. И произойдуть изъ работы этой зло и добро. Благословеніе даю вамъ совмѣстно съ слушающими меня теперь читателями вашими, находящимися здесь. Аминь.

Издателя: А. М. Марковъ. В. П. Быковъ.

Редакторъ В. П. Быковъ.

### можно выписывать изъ книжнаго склада при редакци журнал.

# "СПИРИТУАЛИСТЪ".

(МОСКВА, бл. храма Спасителя, д. Коеригина.)

# могущество въ насъ самихъ.

Доктора А. А. Викентьева.

1) Сила внъшности. 2) Власть напъ саминь собою. 3) Сила высли. 4) Внушеніе самовнушеніе. Цъна 75 коп., съ перес. 90 коп.; налож. плат. 1 рубль.

### КАКЪ БЫТЬ СЧАСТЛИВЫМЪ ВЪ БРАКЪ.

. А. В. Сеньо.

Цана 50 коп., съ перес. 65 коп.; налож. плат. 75 коп.

# КУРСЪ ЛИЧНАГО МАГНЕТИЗМА.

Виктора Торнболь.

Посредствомъ котораго можно выработать: карамтеръ, санообладаніе, силу воли неограниченное вліяніе,—въ 15 уроковъ. Цъна 1 руб. 25 коп., съ перес. 1 руб. 40 кс налож. плат. 1 руб. 50 коп.

# полное руководенно въ ИНДУССКОМУ РИПНОТИЗМУ.

Приемы: гипнотизна, левитацін, выханія, неновильнія, развитія сили воли и патти, льченія бользней и **Мидуоскій чудост.** Цьна 1 руб., съ перес. 1 руб. 15 когналож. плат. 1 руб. 25 кол.

# HOAMMA KYDES ASYESHAFO MAFREFRIMA.

(Vitaopathiae).

Жизненное пъченіе. Цъна 2 р. 50 к., съ перес 2 р. 70 к ; налож. плат. 2 р. 80

### ПСИХИЧЕСКОЕ МОГУЩЕСТВО ЧЕЛОВЉКА.

(Личный магиетизиъ) Дюреилля

**Цъна 3** руб., съ перес. 3 руб. 20 коп.; налож. плат. 3 руб. 30 коп.

#### Полный курсъ

### **FUIHOTNAMA N. TEPAREBTNYECKATO BHYMEHIST.**

Цана 3 руб. 50 коп., съ перес. 3 руб. 75 коп.; налож. плат. 3 руб. 85 коп.

# законъ ментализма.

A. B. Censo.

Популярно-научный очеркъ закона, управляющаго всякинъ мысленнымъ и физиче скинъ дъйствівнъ. Цема 5 руб., съ перес. 5 руб. 30 коп.; налож. плат. 5 руб. 40 коп.

### TOTATANID OSCUL CHEROPOCHATO SOLLMOTO подъ названіемъ:

# КУРСЫ

### Джемса Брэддавей:

Редактированные и дополненные сведениями, относищимися къ этой области изъ русской медіумической практики В. П. Выковыма. Ва друга больших томака со многими иллюстраціями в съ предисловіємъ изв'ястнаго читающей спиритуаластической публикъ "Книзи-Инока".

Руководство для руководителей и организаторовъ медіумических и спиратических сеансовых группъ, занимающихся воспяталість и треапровкою медіумовъ, гипнотизерамъ, магнетизерамъ, практикующимъ лѣченіе животициъ магнетизмомъ, наследующимъ такъ-называемое "одержаніе", "овладеваніе".

По весьма понятнымъ причивамъ настоящее сочинение выпускается въ ограниченномъ количествъ экземпляровъ. Илата за него назначается: при подпискъ те перь — 5 руб., съ перес. 6 руб. Можетъ быть допущена разсрочка: при подпискъ 3 руб. и 2 руб. по получени перваго тома. Стоимость пересылки унлачивается при первомъ взносъ.

Въвиду того, что мы пріобратенныя нами рукописи получаемъ отъ автора частями и считаемъ своею нравственною обязанностію ихъ провърить съ существующею русскою и иностранною литературою по этому предмету, мы поставлены въ необходимость насколько изманить планъ выпуска курсовъ и, дабы не задерживать нашихъ уважаеныхъ читателей, выпускать яхъ нъсколько иномъ порядкъ, не томами, в частими; тыкъ теперь лечатается вторыя часть первыго томы: "Какъ развить въ себъ простое и психометрическое исновиданіе", которыя выйдеть во второй половина Марта. Во всякомъ случав весь трудъ будеть законченъ въ теченіе 1910 года.

По выходъ изъ бечати всего труда, оставшеся отъ подписки экземпляры (если только они останутся), будуть продаваться по 10 руб безъ пересылки. Подписка принимается: Москва, бл. Хр. Списителя, д. Ковризина. Редакція журнила "Спиритуалисть . Издателю В. П. Бикову.

# 00000000

### Карманный секретарь.

Руководство для составленія діловихъ бумагь, докладнихъ записокъ, отношеній, писемъ, докладовъ, статей и общеўпотребительнайшихъ формъ литературных произведеній. Съ воспроизледеніенъ этихъ формъ. Приспособлень также и для лиць, не получивинкъ никакого образования. Съ приложением особой карманной броннорки "Како писать газетныя статьи". Инвется много лестника отнавова. Ва мягкома коленкоровома переплеть. Цана 50 к., съ пересылкою 65 к. Съ полнымъ указателемъ превописанія, разстановин знаковъ прениманія и перечая затруднительныть словь. Ц. 1 р., бъ перес. 1 р. 20 к., нал. илат. на 10 к. дороже. Москва, бл. Хр. Спаситель, д. Ковригина, конжиля складъ В. П. Быкова.

Тип. В. П. Быкова. Москве, бл. Хр. Спасители, д. Ковригина.

188068686868686868688888888888888888



→о→ Ежемъсячный иллюстрированный семейный журналъ. →о→

ЦЪНА ЗА ГОДЪ безъ доставки и пересылки: 1 рубль; съ доставкою и пересылкою 2 руб.; на <sup>1</sup>/<sub>2</sub> года 1 р.; на <sup>1</sup>/<sub>4</sub> года 50к.; на 1 мѣс. 40 к.; за границу 4 руб. ПЛАТА ЗА ОБЪЯВЛЕНИЯ: за строку нетита въ одну колонну: на первой стр. 1 руб.; на посл. 50 коп.; стороннее сообщене (среди текста) 2 руб. строка.

Перемъна адреса московскаго на московскій или иногородняго на иногородній стоить 20 коп.

Перемъна адреса московскаго на иногородній или иногородняго на московскій

стоить 40 коп.

Переадресовка производится лишь по получении указанной суммы деньгами или почтовыми марками и при точномъ указании № бандероли, «тараго и новаго адреса.

Всъ справки и досылки производятся лишь при соблюдени указанія № банде-

роли и точнаго адреса.

Заявленія о недоставленін ЖМ удовлетворяются въ томъ только случать, если они поступили не поздитье высылян второго слъдующаго Ж за утраченнымъ номеромъ Рукописи и статьи безъ обозначенія условій считаются безплатными, и безъ адресан фамилін автора къ печати не принимаются.

ГЛАВНАЯ КОНТОРА и РЕДАКЦІЯ: Москва, бл. Хр. Спасителя, д. Коври ника, кв. № 37. Телефонъ № 91—37.

To 0 b

Мартъ 1910 года.

mecmou.

3.

Содержаніе:

Человъкъ забылъ. Киязв-Инона.—Предопредъленіе и свобода волн. Азенстя Мурысова.—Небесныя свътила, какъ знаменіе грядущихъ событій. В. Н. Запрягаева.—О моей поъздкъ къ преп. Серафиму. А. фонъ-Нельде.—Законы и тайды жизни. К. Изюмова.—Изъ вотурторонняго шра: І. Наъ сообщеній, полученныхъ въ кружъ при редакцій журната "Спиритуалисти. Н. Послъ смерти. R.—Трансъ. Дъйствительное событіе. Е. И. Феррара.—Спиритуалистическая жизнь—за грамицена: Письменныя сообщенія на грифельныхъ доскахъ.—Теоріе дуковиданій. —Окнультио-шентальная организація. Письмо изъ организацію.—Объявленія.

Ири настоящемъ № разсылается безплатнымъ-приложеніемъ 3-й листъ "Давбоска Спиратралиста".

При настоящемъ № разсылается безплатная премія: "Экранъ для развитія силы взгляда" и объясненіе употребленія его,—тімъ изъ подписчиковъ, кто выразнять желаніе на его полученіе.

#### СОБРАНІЕ СОЧИНЕНІЙ

# АЛЛАНЪКАРДЕКА:

"КНИГА ДУХОВЪ", "НЕБО (РАЙ) в АДЪ"

- H -

# БЫТІЕ, ЧУДЕСА и ПРЕДСКАЗАНІЯ по СПИРИТИЗМУ.

Въ трехъ томахъ. Ц. въ отдельной продаже 3 руб., съ пересылкой 3 руб. 40 коп. Понлое собраніе сочиненій 4 руб., съ пересылкой 5 руб. 25 г. Вышедине три тома высылаются первою почтою.

Центральная Гомеопатическая Аптека

въ Москвъ, на Петровкъ. 19.

### С. А. ФОРБРИХЕРЪ

(основана въ 1833 г.).

Доводить до свёдёнія публики, что по требованію высылаєть лекарства во всё города Европейской Россіи съ наложеннымъ платежомъ. Къ Азіатскую же Россію не иначе, какъ по полученіи задатка въ размъръ стоимости пересылки. Можно почтовыми марками. Каталогь лекарствъ и гомеопатическихъ лечебниковъ на русск., франц. и нъмец. изыкахъ высылается безплатно.

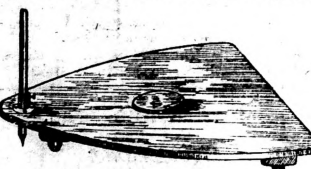
# Для общенія съ потустороннимъ міромъ.

ПЛАНШЕТКИ НОВАГО ТИПА СЪ ЗЕРКАЛОМЪ ДЛЯ НАБЛЮДЕНІЯ

ФЕНО-МЕНОВЪ ИДЕАЛЬНОЙ

Приспособлещаго медіу-

алфа-



ЯСНО-ВИДЪНІЯ ПОДВИЖНОСТИ.

на для пишумизма и для вита.

Цвна безь пересылки 3 руб. 75 коп. Пересылка за 2 фунта по равстоянію. Наложенных платежом безь задати высылается только лишь въ предълакъ Еврепейской Россіи. Во вськъ остальныхъ случаякъ безъ задатка не высылается.

Москва, близъ Храна Спасителя, домъ Ковригина, Редакція журнала «Спиритуалисть»

#### СОБРАНІЕ СОЧИНЕНІЙ

# АЛЛАНЪКАРДЕКА:

"КНИГА ДУХОВЪ", "НЕБО (РАЙ) в АДЪ"

- H -

# БЫТІЕ, ЧУДЕСА и ПРЕДСКАЗАНІЯ по СПИРИТИЗМУ.

Въ трехъ томахъ. Ц. въ отдельной продаже 3 руб., съ пересылкой 3 руб. 40 коп. Понлое собраніе сочиненій 4 руб., съ пересылкой 5 руб. 25 г. Вышедине три тома высылаются первою почтою.

Центральная Гомеопатическая Аптека

въ Москвъ, на Петровкъ. 19.

### С. А. ФОРБРИХЕРЪ

(основана въ 1833 г.).

Доводить до свёдёнія публики, что по требованію высылаєть лекарства во всё города Европейской Россіи съ наложеннымъ платежомъ. Къ Азіатскую же Россію не иначе, какъ по полученіи задатка въ размъръ стоимости пересылки. Можно почтовыми марками. Каталогь лекарствъ и гомеопатическихъ лечебниковъ на русск., франц. и нъмец. изыкахъ высылается безплатно.

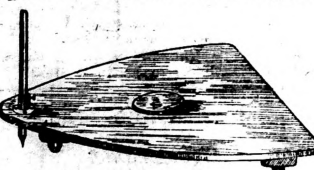
# Для общенія съ потустороннимъ міромъ.

ПЛАНШЕТКИ НОВАГО ТИПА СЪ ЗЕРКАЛОМЪ ДЛЯ НАБЛЮДЕНІЯ

ФЕНО-МЕНОВЪ ИДЕАЛЬНОЙ

Приспособлещаго медіу-

алфа-



ЯСНО-ВИДЪНІЯ ПОДВИЖНОСТИ.

на для пишумизма и для вита.

Цвна безь пересылки 2 руб. 75 коп. Пересылка за 2 фунта по равстоянію. Наложенных платежом безь задатил высылается только лишь въ предълакъ Еврепейской Россіи. Во вськъ остальныхъ случаякъ безъ задатка не высылается.

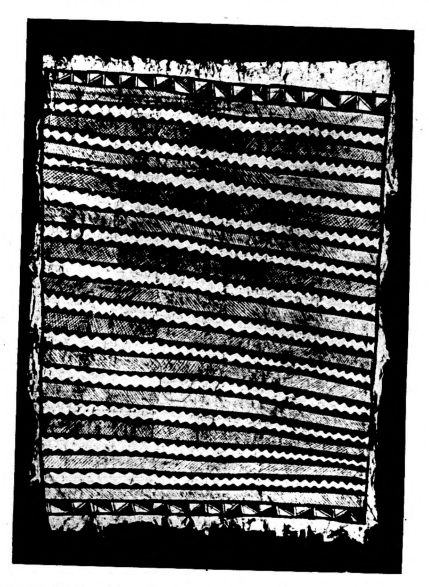
Москва, близъ Храна Спасителя, домъ Ковригина, Редакція журнала «Спиритуалисть»



Альбомъ "Спиритралиста".

Листъ третій.

Безплатное приложеніе къ № 3 журнала "Спиритуалистъ" за 1910 годъ.



Фотографія циноски "Таппа", принесенной съ кружки мистера Станфорда черезъ медума Чарльза Балей.

Припосъ этотъ былъ на первомъ сеансъ въ присутствій профессора Вилли Рейхель во время его пребыванія въ Мельбуриъ.

Въ своемъ вступительномъ словъ д. Уайткомбъ сказалъ, что сегодня вечеромъ начинается цовая эра въ происхождени приносовъ. Прежде опи доставлялись, главнымъ образомъ, съ востока, сегодня же вечеромъ они будутъ взяты съ острововъ Тихаго Океана или съ Австралійскаго материка.

Въ будущемъ можно ожидать приносовъ изъ странъ Европы.

Это сидъніе является началомъ повой духовной эры.

Присутствующимъ было указано соединить руки и послѣ небольшого промежутка времени, когда былъ потушенъ свътъ, медіумъ, находящійся въ клѣткѣ, былъ найденъ запертымъ, запечатаннымъ и покрытымъ этой большой цыновкой. Она имѣетъ 6 фут. 6 линій въ длину и 4 фута 11 линій въ ширину, и было сказано, что ее принесли

изъ Самон, гдъ ее нашли на крышъ одной хижины.

Жақъ уже и раньше было замѣчено, этотъ феноменъ выражаетъ собою прохожденіе матеріи сквозь матерію, изслѣдованіе каковой области и составляетъ главную цѣль собраній кружка мистера Станфорда. Кружокъ мало обращаетъ вниманія, откуда именно происходитъ этотъ приносъ. Изслѣдованіе этого феномена возбудило въ профессорѣ Рейхелѣ живой интересъ. Его близкое знакомство съ подоб ными же экспериментами, указанными докторомъ Цольперомъ въ его "Транспедентальной физикъ" и другими изслѣдователями, убѣдало профессора Рейхеля, что только экспериментальнымъ путемъ можно пріобрѣсти познаніе певидимыхъ духовныхъ силъ. Эти феномены предназначены для пробужденія отъ глубокаго матеріализма настоящаго времени, который преиятствуетъ росту духа и которое, т.-е. пробужденіе, должно придти прежде чѣмъ будетъ постигнуто духовное назначеніе человѣка.

"Спиритуалистъ".

Мартъ. 1910.



#### РЕДАКЦІЯ ЖУРНАЛА

"СМЪЛЫЯ МЫСЛИ",

желая расширить кругъ дъйствія психометрическихъ опытовъ въ кружкъ «Спиритуалистовъ-Догматиковъ», подробно описанныхъ въ предыдущемъ № «Спиритуалиста», предлагаетъ гг. читателямъ, если они пожелаютъ имътъ БЕЗПЛАТНЫЙ психометрическій анализъ, высылать Редакціи кусокъ матеріи носившагося непосредственно на тълъ болъ или менъе продолжительное время платья и прилагать къ письму бандероль получаемаго ими журнала.

Анализы будуть печататься въ журналѣ «Смѣлыя Мысли» со ссылкою на № бандероли, или, если укажуть условное имя или фамилю, то на эти послъднія. Печататься они будуть по мѣрѣ полученія анализа и при наличности мѣста, дабы не стѣснять остальной матеріалъ изданія.

При желаніи имъть анализь особымь письмомь, благоволять высылать на

переписку и почтовые расходы по 50 коп. почтовыми марками.

Каждый подписчикъ, внесшій ПОЛНОСТЬЮ годовую плату, можетъ получить безплатно только ОДИНЪ анализъ и при непремънномъ условіи—сообщить Редакціи о точности или неточности его.

# ■ КАЖДЫЙ МЪСЯЦЪ == СОВЕРШЕННО БЕЗПЛАТНО

высылается для провърки и изслъдованія какое-либо симпатическое средство, окнультный предметь или народный заговоръ. Такъ, за январь, февраль и марть выслада.

1) НАМАГНЕТИЗИРОВАННЫЙ предметь для вызыванія у себя желітельных сиовидівній.
2) ПРЕДМЕТЬ для излічиванія головных болей. З) КАРТОЙКА для фиксированія фотограммы во время головной боли. 4) СИМПАТИЧЕСКОЕ средство оть острых и кронических заболіваній мабою. 5) ПРЕДМЕТЬ, насыщенный однимь изь электро-гомеопатических средствь эле возстановленія растраченных силь. физической энергія, бодрости и т. д. Это сред-тво..., инималі снедневно извістный изобрітатель электро-гомеопатій графь Маттей. П когді ему было 70 літь, онь не чувствовать ни одного изь признавовь старости. 6) СПОСОБЪ для вызыванія и укрівленія у другихь СИМПАТІЙ и устраненія АНТИЛАТІЙ къ себъ помямо ихь вали и жельнія. 7) АВТОФИКСАТОРЪ—для развитій въ себъ силы воли и ЭНЕРГОФИКСАТОРЪ—для развитій въ себъ силы воли и ЭНЕРГОФИКСАТОРЪ—для развитій въ себъ привидегированнаго пэтентомъ Министерства Торговли и Промышленности за № 16254 «Прибора для гимнастини глазь»,—и т. д. до конца года, 5-й годъ изданія.

Имћемъ много лестимъ отамвовъ. Все это пометъ получить каждый подписчикъ на оснудатный (тайныхъ, сокровенныхъ знаній) журналъ «Сифлыя Мысда». 52 № въ годъ, съ пересыдною всёхъ ежемтсячныхъ приложеній и «Эпергофиксатора» —4 руб. Можетъ быть допущена разсрочна: 3 руб. при подпискъ и 1 руб. къ 1 іюли.

А затамъ онъ тоже безплатно можеть принять участіе въ оккультно-ментальной молить объ усивхахъ, счасть в и здоровь Вышедшіе NN и преміи высылаются немедленно.

Москва, бл. Храна Спасителя, д. Ковригина, редакція журнала «См'ялыя Мысли».

#### вышла въ свътъ

### чрезвычайно интересная книга:

# изъ-за монастырской стъны,

и изъ жизни.

Князя-Инока.

Посвящаемая авторомъ читателямъ журнала "Спиритуалистъ".

содержащая въ себъ преимущественно статьи изъ области ПРАКТИЧЕСКАГО спиритуализма и оккультизма, какъ то: о развитіи ясновидънія, яснослышанія и другихъ духовныхъ способностей, а равно и о способахъ общенія съ потустороннимъ міромъ.

XII+470 страниць. ЦЪНА безъ пересылки 2 руб., съ пересылкою 2 р. 40 коп. Заказы благоволять адресовать въ Главный складъ изданія: Москва, близъ Храма Спасителя, Редакція журнала "Спиритуалисть".

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ

#### ПЕРВАЯ ЧАСТЬ ПЕРВАГО ТОМА

Курсовъ практическаго медіумизма:

# "НАШИ ЛЕКАРСТВА ВЪ НАСЪ САМИХЪ".

ЛЕКЦІИ О ЖИВОТНОМЪ ЦЪЛЕБНОМЪ МАГНЕТИЗМЪ

Джемса Бреддавей.

Редактированныя и дополиенный свёдёніями, относящимися къ этой области изъ русской и иностранной практики В. П. Быковымъ. Со многими иллюстраціями ЦЪНА безъ пересылки 1 руб. 25, съ пересылкою 1 р. 50 коп.

Заказы благоволять адресовать въ едавный складъ изданія: Москва, бл. Храма Спасителя, д. Ковригина. Редакція журнала «Спиритуалисть».

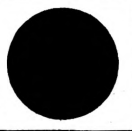
Сергъй Шмурло.

# Путь къ счастью.

Къ броспоръ прилагается по одному экземпляру «Самогипнотизеръ» и «Автофиксаторъ» для психо-физическихъ упражнений.

Ц. 40 коп., съ пер. 50 к., нал. пл. 60 коп.

Главный складъ: Москва, бл. Храма Спасителя, д. Ковригина, Редакція журнала «Спиритуалисть».



# ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1910 ГОДЪ НА

(шестой годъ изланія)

иллюстрированный въстникъ общений съ загробнымъ міромъ.

Спиритизмъ. Спиритуализмъ. Какъ устраивать сеансы для общенія съ загробнымъ міромъ. Спаритизмъ. Спаритуализмъ. Какъ устраввать сеансы для общения съ загробнымъ міромъ. Медіумизмъ, сомнамбулизмъ. Какъ вырабатывается ясновидѣніе и яснослышаніе. Теософія. Мистика. Магнетизмъ въ приложеніи его къ домашией медицинъ и гипнотизмъ. Какъ магнетизировать, вырабатывать въ себъ силу воли для внушеній и гипнотизировать. Телепатія. Мысленная передача желаній, внушеній. Оккультизмъ. Ментализмъ. Предсказанія и сообщенія изъ загробнаго міра о событіяхъ. Научный отдъль спиритизма и оккультизма. Беллетристика. Поззя. Отвѣты на запросы подписчиковъ. Чертежи, рисунки и фотографіи сеансовъ, пролыстеній, ваглядшахъ магнетическихъ, гипнотическихъ пріемовъ ит. д. За годъ мурналъ составляеть большой томъ, около 1000 стр. текста со множествомъ интересныхъ плінострацій.

БЕЗПЛАТНО на выборъ въ видѣ преми или гипнотическій шаръ или мравъ для развитія

БЕЗПЛАТНО на выборъ въ видъ преміи или гипнотическій шаръ, или экранъ для развитія силы взгляда, или таблины-фотосхемы для самолъченія внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы-фотосхемы для лъченія внушеніемъ.

или таблицы-фотосхемы для лѣченія внушеніемъ.

КРОМЪ ТОГО кандый подписчикь получить при подпискѣ былеть для безплатнаго посѣщенія одного закрытаго засѣданія кружка «Сиритуалистовъ-Догматиковъ».

Цѣна за годъ 12 княж. 2 руб. съ доставою и пересылкою, за границу ВДВОЕ.

Первыя двѣ преми и билеть выдають и высылаются сейчась же; за упаковку и за пересылку премій въ предълахъ Европенской Россіи прилагать, кромѣ подписной платы, по 40 коп., а въ Азіатскую Россію по 80 коп.

Подписка принимается въ редакци: Москва Храмъ Спасителы, Обыденскій пер., д. Ковригина. Телефопъ № 91-37; въ конторѣ И. Печковской, Москва (Петровскія линіи); во всѣхъ магазинахъ «Новаго Времени», Вольфа, Карбасникова и другихъ.

#### ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА на 1910 годъ на

СПИРИТУАЛЬНО-ОККУЛЬТНУЮ НЕ-ПОЛИТИЧЕСКУЮ ИЛЛЮСТРИРОВАННУЮ

(Четвертый годъ изданія.) Выходить 2 раза въ недълю: по четвергамъ и воскресеньинъ. ЦЪНА 3 руб. 60 коп. съ пересыдною; за границу 10 руб.

ПВНА 3 руб. 60 коп. съ пересыдкою; за траницу 10 руб. 
Каждый подписчикъ можетъ присылать въ редакцію газеты «Оттуда» не болье 3-хъ разь въ мъсяць вопросы о минумиемъ, настоящемъ и будущемъ для постановки ихъ въ сезновыхъ организаціяхъ. Получаемые на вопросы ответы и советы «Оттуда» изумительно верны, и редакція получаетъ массу благодарностей, которыя могутъ быть высланы по первому требованію.

БЕЗП ЛАТНО на выборъ въ видв премін: или гипнотическій шаръ, или экранъ для развитія силы взгляда, или таблицы-фотосхемы для самольчий внушеніемъ по системъ д-ра Эббарда, или таблицы-фотосхемы для леченія внушеніемъ.

КРОМ В ТОГО, каждый подписчикъ получить при подпискъ билеть для безплатнаго посъщенія одного закрытаго заседанія кружна «Спиритуалистовь-Догматиковъ».
Певвыя ляв премін и билеть выпаются и высылаются сейчась же; за упаковку и за пере-

Первыя двъ премін и билеть выдаются и высылаются сейчась же; за упаковку и за пересылку премій въ предълахъ Европейской Россіи прилагать, кромъ подписной платы, по 40 коп., а въ Азіатскую Россію по 80 коп. Подписка принимается въ редакцін: Москва, Храмъ Спасителя, Обыденскій пер., й. Ковричина. Телефонъ № 91-37; въ конторъ Н. Печковской, Москва (Петровскія линін); во всъхъ магазинахъ «Нозаго Времени», Вольфа, Карбасникова и другихъ.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИЖКА

Анатолія Быкова.

### сонъ и его значение

ВЪ ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ ЖИЗНИ.

Психо-физіологическій эткдъ.

Ц. 30 коп., съ перес. 45 коп., нал. пл. 55 коп. Москва, бл. Храма Спасителя д. Ковригина, редакція журнала «Спиритуалисть».

# Пожалуйста прочтите!

Поставивъ своею задачею, какъ было сказано нами раньше (см. № 2), съ одной стороны собирать всѣ существующіе заговоры, симпатическіе методы леченія, леченіе путемъ магнетизаціи предметовъ, для которой, чтобы ни говорили наши позитивисты отъ оккультизма и спиритуализма, никакихъ спеціальныхъ приборовъ никогда не требовалось и не требуется, а съ другой,—желая имѣть возможно полный матеріалъ пробърки и обслюдованія всюхъ этихъ, живущихъ среди человѣчества вѣками способовъ и средствъ,— мы покорнѣйше просимъ нашихъ уважаемыхъ читателей не отказать намъ въ этомъ слѣдующимъ своимъ содѣйствіемъ:

Для этого мы просимъ о немногомъ, —при случав, гдв бы имъ ип пришлось столкнуться съ твмъ или другимъ субъектомъ, страдающимъ какою-либо физическою или психическою болвзнью (въ послвднемъ случав—тоска, уныніе, апатія, лвнь, утрата памяти, озлобленность, мрачныя мысли, влюбчивость, болтливость, ослабленіе воли, полная разнузданность, всв виды одержанія и т. йод., и т. под.), —посоввтовать больному обратиться къ намъ (Москва, бл. Храма Спасителя, д. Ковригина. Редакція экурнала «Смълыя Мысли», для отдъла научныхъ изслюдованій при кружскъ «Спиритуалистовъ-Догматиковъ»), описавши свою бользнь и указавши точный свой адресъ. Сообразно съ этимъ мы вышлемъ ему безплатно, будь онъ подписчикъ или не-подписчикъ на наши изданія—это все равно, —или заговоръ, или симпатическое средство, или намагнетизированную бумату, смотря по нашему усмотрвнію, только лишь для наружнаго способа леченія своей бользни.

Покорнѣйше просимъ только, если желають отвѣтъ и соотвѣтствующій предметь получить простою бандеролью—прилагать къ письму 7 коп. (1 почт. марку)—2 коп. за пересылку и 5 коп. стоимость предмета, конверта, труда и т. п.; заказною—14 коп. (2 почт. марки), закрытою посылкою 50 коп.

Затемъ непременно ставить насъ въ известность о результатахъ применения посланнаго.

Эти сообщенія мы будємъ печатать въ нашихъ изданіяхъ, по желанію сообщающаго,— съ указаніемъ его фамиліи или безъ такового но непремленно печатать.

Оказывая намъ въ этомъ свое содъйствіе, каждый изъ сочувствующихъ, этимъ самымъ можетъ оказать неожиданную помощь больному, такъ какъ въ практикъ народныхъ симпатическихъ средствъ, заговоровъ и животнаго магнетизма имъются милліоны самыхъ разительныхъ исцъленій; себъ—возможность сдёлать доброе дъло; а намъ—поможете пролить свътъ въ эту великую, въками живущую область практическаго, большею частью интуитивнаго человъческаго знанія.

Вышла въ свътъ вторымъ изданіемъ

новая книга:

# "СВЪТЪ ЕГИПТА"

или

# наука о душъ и о звъздахъ;

въ двухъ частяхъ.

Переводъ и изданіе В. Н. Запрягаева 336 стр.

Цъна 2 р. 25 к., съ пересылкою 2 р. 50 к., наложеннымъ платежомъ 2 руб. 60 коп. Выписывать и покупать можно въ редакціи журнала «СПИРИТУАЛИСТЪ».

#### Оканчивается печатаніемъ

2-я часть 1-го тома

# КУРСОВЪ ПРАКТИЧЕСКАГО МЕДІУМИЗМА

Джемса Бреддавей:

# "Практические приемы для развития въ себъ ПСИХОМЕТРИЧЕСКАГО ЯСНОВИДЪНІЯ".

10 лекцій,

съ пояснительными рисунками и чертежами.

Цъна въ отдъльной продажь будеть объявлена около 2-хъ рублей съ пересылкою. По выходъ въ свътъ прежде всего будутъ удовлетворены подписавшеся на "КУРСЫ".

Смотри условія подписки на последней страниць обложки.

#### Приступлено къ печатанію

IV тома

полнаго собрания сочинений

АЛЛАНЪ КАРДЕКА;

# "ЕВАНГЕЛІЕ по ученію СПИРИТИЗМА".

По окончаніи будеть немедленно разослань подписчикамь.

# Человъкъ забылъ.

Если мы, вглядываясь во вижшній обликъ человжка—вообще, восторгаемся красотой и выразительностью его глазъ.

Если мы, вслушиваясь въ красивую искреннюю убъдительную ръчь его, очаровываемся красотой изложенія, убъдительностью доводовъ, за-

хватывающей пламенностью.

Если мы всматриваемся во вившнія формы проявленія жизни этого человъка, во всъ его дъйствія, поступки, въ его отношенія къ близкимъ къ нему людямъ и къ далекимъ, то мы, смотря по характеру и формъ проявляющейся въ его поступкахъ и отношеніяхъ, то поражаемся его находчивости, его изобрътательности, то преклоняемся передъ его возвышенными качествами, то негодуемъ, раздражаемся, изумляемся надъ отрицательными свойствами его внутреннихъ стимуловъ.

Если мы все это внимательно наблюдаемъ, и все это приводить насъвъ такое исключительное состояніе духа, что мы или,—если мы глубоко върующіе религіозные люди,—проникаемся чувствомъ глубокой благодарности къ тому великому міровому Архитектору, который устроилъ весь міръ и создалъ человѣка, благоговѣемъ передъ Его премудростью, или скорбимъ душой за то, что такой великій сосудъ какъ человѣкъ, является такимъ неограниченнымъ вмѣстилищемъ всего злого, порочнаго и отрицательнаго.

Но это все является результатомъ нашего знакомства только лишь съ внѣшнимъ человѣкомъ, съ тѣмъ, что мы можемъ видѣть и наблюдать, и учитывать своими внѣшними органами, что является достояніемъ его тѣла,

его одежды, его такъ-называемаго физическаго плана.

Въ какое же изумленіе, восторгъ, благоговѣніе, а иногда быть можеть даже негодованіе и ужаст пришли бы мы, если бы сумѣли открыть не то содержимое, которое находится за предѣлами внѣшней оболочки человѣческаго существованія; которое скрывается въ такихъ невѣдомыхъ тайникахъ его природы, что мы не можемъ источники ихъ и начала ихъ ни обнаружить, ни отдѣлить, ни представить въ какомъ-нибудь ясномъ

Конкретномъ образѣ для себя.

Если бы мы, хотя только на одно мгновенье, могли открыть сокровищицу этихъ внутреннихъ непечислимыхъ, не поддающихся учету, опредѣленію богатствъ, то мы, вмѣстѣ съ древними философами вполиѣ искренно, внѣ всякихъ банадьныхъ пустыхъ фразъ, сказали бы сами себѣ, что всѣ богатства міра, все его раздутое ложное счастье, всѣ разумныя и неразумныя созданныя бѣдной человѣческой фантазіей цѣли человѣческаго существованія, разбросанныя, по установленному вѣками мнѣлію людей, гдѣ-то далеко, за предѣлами нашего существованія, за тридевять земель, въ тридесятомъ царствѣ, отъ каждаго изъ насъ, — миражъ, призракъ, обманъ, и что истинный смыслъ жизни, истинное счастье и всѣ блага нашего существованія находятся телько лишь въ насъ самихъ, и цѣлью жизни каждаго изъ насъ должно быть только лишь мудрое Сократовское правило: познай самого себя.

Да, всѣ блага живни, все счастье, все благоденствіе, наше здоровье, нашъ внѣшній и внутренній міръ, все это находится въ одномъ и томъ же источникъ—въ источникъ нашего существованія, въ насъ самихъ.

Гдв именно, въ каной части нашего органа, вив или внутри его; при какихъ условіяхъ могуть они проявляться, обнаруживаться; гдв постоянное ихъ мъсто пребыванія, этого не можеть сказать ни одинь изъ смертныхъ.