
ANNO XVI - N. 12 DICEMBRE 1961

ALBA SPIRITUALE
RASSEGNA MENSILE' DELLA SOCIETÀ TEOSOFICA ITALIANA

____________ SOM MAR IО ____________
N. Sri Ram - Manas e Buddhi..................................................... pag. 415

H. P. Blavatsky - Commiato..............................................................> 424

R. Hack - La Società Teosofica e Tunificazione delTamanità . » 433

G. Turrini - La Libertà.............................................................................   433

G. Marelli - Natale.......................................................................> 435

E. Bratina - L'Università Teosofica Internazionale ed i Centri Teo-
sofici delle Ricerche................................... , ... » 436

D. Di Vesme Rossini - II Destino.....................................................» 438

Rivista delle riviste............................................................................... > 440

Notiziario Teosofico ......... » 442

Libri ..................................................................................................» 444

SOCIETÀ TEOSOFICA ITALIANA

ROMA



SOCIETÀ TEOSOFICA
FONDATA A NEW YORK IL X7-II-1875 — ERETTA IN ENTE MORALE IL 3-4-1905 A MADRAS 

Presidente Mondiale Dr SRI RAM - Adyar - Madras 20

SEZIONE ITALIANA - Sede in ROMA - Corso Trieste, 88
SEGRETERIA GENERALE - Via Laurentina 622 (E.U.R.) Telef. 997980

Scopi della Società
1) - Formare un nucleo della Fratellanza Universale deU'umanita, senza distinzione di razza, credenza, sesso

casla о colore.

2) - Incoraggiare lo studio comparato delle religioni, delle filosofie e delle science.

3) - Investigare le leggi inesplicate della nature ed i poleri latenti nell’uomo.

ALBA SPIRITUALE
RASSEGNA MENSILE DELLA SDCIETA TEOSOFICA ITALIANA

Direttore Responsabile

Cornm. Dott. GIUSEPPE FILIPPONIO
Segretario Generale

Comitato di Redazione

Conte Prof. BERNARDINO DEL BOCA di VILLAREGIA, MARGHE­
RITA RISPOLI, Rag. ROBERTO HACK,dott. ROBERTO FANTECHI

Amministratore

Dott. VINCENZO BRUNO
Direzione e Redazione - ROMA - Via Laurentina, 622 (E.U.R.)

Prezzo di abbonamento

Per i soci della S. T. I., annuale . L. 1000 Per 1’estero, annuale . . L. 1500
Semestrale . . . . » 600 Semestrale . . » 800

Per i non soci, annuale . . » 1200 Abbonamento sostenitore . . » 2000

Semestrale . » 700 Un numero separato . . * 120

Per l’invio dell’importo dell’abbonaniento, e delle quote Sociali della S. T. 1. utiliz 
zare il c/e p. n. 1/37388 intestato Alba Spirituale - ROMA.

Per le oblazioni a favore della Casa Teosofica utilizzare il c/c p. n. 1/37945 intestato 
alia signorina Maria Paludetti — Roma, Via Stevenson 24

Per la corrispondenza di carattere amministrativo includere sempre il francobollo. 

Ai Signori Autori è lasciata la responsabilità dei loro scritti. I manoscritti non si 
restituiscono.



Manas e Buddhi(l)

Noi tutti adoperiamo le parole « spirito » e « spirituale » senza com- 
prenderne veramente il significato. Le nostre idee nei riguardi dello spi­
rito sono estremamente vaghe, pensiamo ad esso come a qualcosa di 
astratto, di irreale ; pertanto non vi è spirito separato da tutte quelle cose 
di cui facciamo esperienza. Secondo l’insegnamento antico lo spirito è 
dappertutto, non vi è materia senza spirito, nè spirito senza materia e 
questa non è necessariamente sempre fisica. Lo spirito è presente nella 
pietra, nel granello di sabbia ; bisogna cercare di comprendere tutto ciò 
che esiste in tal maniera. Non v’è nulla che non abbia vita in qualche 
forma o grado ; la vita non è soltanto negli esseri organici, ma anche nelle 
cose inorganiche, nella polvere, negli atomi. Questa non è la vita come 
la conosciamo, come è in noi, ma una vita infinitesimale. Se vi è vita nei 
bacteri, perchè non dovrebbe essere presente anche in un granello di sabbia ? 
Un poeta orientale scrisse : « La vita dorme nel minerale, comincia a ri- 
svegliarsi nelle piante, è sveglia ed attiva nell’animale ed autocosciente 
nell’uomo». Siccome tutte queste cose contengono la vita, dobbiamo 
pensare che tutto è in evoluzione, perciò dove vi è vita v’ è cambiamento 
e progresso. La vita esprime qualcosa che pare inesauribile, essa esprime 
sempre di piu e ciò che essa esprime è realmente la natura dello spirito.

Tutte le forme della vita evolvono qualche cosa, altrimenti la vita 
resterebbe immanifesta. Lo spirito si esprime a mezzo della vita о co- 
scienza ; la sua natura è l’intelligenza, la bellezza, l’azione in tante forme 
armoniose. Vita, coscienza e materia formano un’unità. Vita e coscienza 
sono praticamente la stessa cosa : il medium fra lo spirito e la materia ; 
la coscienza perciò è in rapporto con la materia e lo spirito.

Il mentale, che è in rapporto con la materia, è chiamato, nella fi­
losofia orientale, Manas, ma il mentale in rapporto con lo spirito è chia­
mato Buddhi ; è un solo mentale, una sola coscienza, ma con due aspetti 
rivolti in due diverse direzioni. In generale «Buddhi » è tradotto come

(i) Note (non rivedute dall'A.) di due discorsi tenuti dal Presidente nei- giorni j e 
5 settembre 1961 alia Scuola Estiva Regionale dei Paesi Latini a Milano-Marittima. I di­
scorsi furono tenuti tutti nella bellissima pineta, di qui i riferimenti dell’A.

415



« Intuizione Spirituale » ; esso è la coscienza spirituale che conosce istin- 
tivamente. La parola Buddhi è affine a quella di Buddha, che significa 
«rilluminato » o «il Risvegliato » ; Buddhi dà 1’illuminazione completa. 
Nella filosofia indü vi sono diversi sistemi, ma tutti fanno questa di- 
stinzione fondamentale tra Buddhi e Manas, questi due principi sono 
sempre inclusi nella costituzione deU’uomo.

La coscienza, in noi, è una ; non vi sono diverse coscienze in noi, ma 
vi sono due aspetti, due modi di azione delia coscienza. Manas è il modo 
d’azione in rapporto con le differenze che presenta la materia che può 
essere osservata dal nostro mentale ; questo sceglie delle particolarità 
e poi ne raccoglie alcune in un pensiero o immagine. La sua natura è fon- 
damentalmente analitica, basata sulla differenziazione, perfino in ciò 
che noi chiamiamo sintesi è implicita l’analisi.

Nel processo del pensiero vi è ragionamento ed immaginazione. Quando 
voi ragionate, che cosa fate ? prendete certe cose e le disponete in po- 
sizioni diverse e, passo passo, vi rendete esplicito il rapporto fra le cose 
che prima era implícito. Quando vi è un certo numero di cose, vi è sempre 
un rapporto tra di esse, ma noi non percepiamo questi rapporti immedia- 
tamente ; è con un processo di ragionamento che i rapporti entrano nella 
nostra coscienza. Ciò è illustrate con l’esempio dell’equazione matematica. 
Il rapporto espresso in ultimo è già presente nelle premesse ; ma bisogna 
seguire passo a passo con il pensiero per comprendere la natura di questo 
rapporto.........(i) il mentale è in azione tutto il tempo, ma noi non com-
prendiamo il processo della sua azione. Non importa chi può produrre 
un suono senza sapere ciò che è implicate nella produzione di esso. Nel 
pensiero, nel ragionamento e neH’immaginazione vi è una creazione di 
immagini ; le opere d’arte о della tecnica, etc., sono il risultato visibile 
deirimmaginazione. Noi formiamo continuamente immagini pensando, 
sanza creare immagini è impossibile pensare. Pensando si passa da una 
immagine all’altra ; ciò che immaginiamo è costruito con elementi che già 
erano nel nostro mentale, tutti apportati dalla memoria. Possiamo im- 
maginare qualche cosa d’interamente nuovo, mai conosciuto prima ? 
Ciò che crediamo d’immaginare come cosa nuova, possiamo trovare che è 
una modifica od un’altra coordinazione, una sintesi di elementi che esi- 
stevano nella memoria. Tuttavia possiamo percepire о sentire qualcosa 
che sia completamente nuova ; la via per incamminarci verso ciò che è 
assolutamente nuovo passa per la percezione ed il sentimento. Non è 
pensando che ciò avviene, vale a dire producendo un «miscuglio », ma

(i) Questi punti di sospensione e quelli che seguono tengono il luogo di parole rimaste 
illeggibili nelle note stereografiche.

416



apportando nella nostra coscienza uno stato per cui si è in grado di perce- 
pire ciò che non appartiene al dominio della nostra esperienza. Il nostro 
modo di pensare è spesso meccanico, azionato dalla memoria ; siam э 
tutti «incollati» alia nostra memoria e l’azione della memoria suscita 
il desiderio. Nel mondo moderno si parla d’esperienze nuove, ma queste 
non sono che ripetizione di esperienze antiche, è il medesimo vino in bot- 
tiglie nuove, è la medesima esperienza sotto un’altra forma.

Altra considerazione : il mentale non conosce le cose che a distanza, 
è separato, fuori da ciò che osserva. Conosciamo una pianta, ad esempio, 
soltanto dall’estemo, ne siamo separati e questa separazione è ancora 
piu pronunciata quando si tratta di esseri umani : io vi conosco, ma sono 
separato da voi, non vi conosco che dall’estemo per certi movimenti, 
certe parole, etc. Conosciamo l’esistenza di un oggetto dalle vibrazioni 
elettromagnetiche che ci pervengono dalla sua superfície e che interpre- 
tiamo in sensazioni; è un fenomeno straordinario se solo ci mettessimo 
a pensarvi. Un movimento puramente meccanico che ci colpisce nei sensi 
si traduce in noi sotto forma di sensazione. Vediamo colori diversi, ma 
sono solo lunghezze d’onda d’un movimento ritmico. Che cosa è reale, 
la vibrazione che è oggettiva о la Sensazione che è soggettiva ? Forse 
ciascuno di questi fenomeni è reale al suo proprio livello. Ma vi è piu 
realtà in ciò che sperimentiamo che in ciò che osserviamo. La ri cerca 
della realtà è cosa molto profonda. L’esistenza di molte cose è ben reale, 
ma noi vogliamo qualcosa di piu profondamente reale .... qual’è l’azione 
del mentale ? Il mentale deduce certe leggi e certi rapporti dall’osserva- 
zione formando delle ipotesi che sono immaginate e costruite dal mentale 
stesso. L’azione del mentale si basa sempre sui fatti, muovendosi da un 
fatto all’altro e procedendo a tastoni ; non abbraccia mai la totalità per 
cui l’azione del mentale è sempre parziale. Noi pensiamo che il nostro 
giudizio sia perfetto e definitivo, ma la nostra veduta dipende dall’angolo 
del campo dove ci siamo piazzati come osservatori. Se si produce un in­
cidente qualsiasi, ogni persona che vi ha assistito lo descrive diversamehte.

Senza comprendere questa natura del mentale, noi non possiamo 
comprendere Buddhi la cui natura è completamente diversa. Se non 
comprendiamo come procedano il mentale e la coscienza, quello che cre- 
diamo di sapere di Buddhi, non sarà che una proiezione della nostra igno- 
ranza, una semplice .congettura. Possiamo prendere delle frasi dai libri, 
ma anche sé il soggetto è trattato da qualcuno che sa tutto sull’intuizione 
non saremo capaci di comprendere, a meno di non riferirci alia nostra 
propria coscienza. Buddhi è l’azione della coscienza, tutta intera e non 
soltanto di una parte della coscienza. Pensiamo tutti col nostro mentale, 
ma questo non è che una parte di noi stessi e vi sono ben altre cose nel 

417



nostro mentale oltre il pensiero. Vi è una gran parte della nostra natura 
che non è posta in azione quando pensiamo. In momenti diversi abbiamo 
pensieri diversi, il mentale agisce secondo le circostanze. Un uomo può 
essete attirato tanto dalla Chiesa quanto dal « bistrot» ; egli prova un de- 
siderio, in seguito, il rammarico di avervi ceduto. Ma esiste una natura 
piü profonda che si manifesta nella calma del mentale, Buddhi è l’azione 
di questa natura profonda. Potremmo anche dire che è l’azione della 
natura totale. Quando questa natura piü profonda si manifesta la natura 
superficiale sparisce, entra in «pralaya». Questa profondità non può 
manifestarsi che quando non vi sono ostacoli. È uno stato di libertà in- 
teriore che nulla può ostruire ; nessuna pressione, nessuna preoccupazione, 
poichè come può sorgere ciò che è nuovo come un’aurora quando il mentale 
è preoccupato ? Il mentale può essere paragonato ad una distesa d’acqua 
dove vi sono dei blocchi, delle ostruzioni su cui le vibrazioni si infrangono. 
Se avete un’idea preconcetta, essa forma un blocco materiale che im- 
pedisce la libera azione ; le emozioni creano dei vortici. L’emozione in 
sè non è cattiva ; il pensiero puramente mentale è incompleto se non è 
accompagnato da una manifestazione emotiva. L’essere tutto intero 
deve liberarsi dalle impurità sospese nella coscienza, acciocchè l’intuizione 
possa apparire come sentimento spontaneo. Buddhi è l’azione pura senza 
alcun ostacolo, senza alcuna frizione. Sotto questo rapporto e sotto molti 
altri Buddhi è assolutamente diverso dal mentale al quale siamo abituati.

* * *

Molte azioni, in noi, sono meccaniche ? Per esempio, diverse persone 
mangiano macchinalmente. Gli ingegneri creano qualche volta un sifone 
col quale far salire l’acqua da un livello ad un altio piü alto ; ora se ci 
lasciamo andare a certe sensazioni vi è allora il funzionamento d'un sifone 
psicologico. Cosi vi è pure una specie di sifone nel fat to di mangiare.

Una gran parte dei nostri pensieri è in realtà macchinale, se vi riflet- 
tete. Il mentale è all’opera entro certi limiti, anche se è capace di essere 
intelligente all'interno di quei limiti. Supponete di avere un forte desi- 
derio per una particolare sensazione ; il mentale sarà molto attivo nello 
immaginare diversi mezzi per ottenere questa sensazione e gioirne, e non 
sarà capace di volgere l’attenzione, in quel preciso momento, a qualcosa 
d’altro. Vi è una specie di vórtice che si è stabilito nel mentale e che aspira, 
per cosi dire, tutta l’attenzione, ma entro i limiti di questo movimento 
a spirale esso può essere attivo, intelligente, astuto. Tutto ciò indica le 
limitazioni del mentale e la sua azione meccanica. Vi è una gran parte d’au- 
tomatismo di cui possiamo essere coscienti se vi facciamo attenzione, 
ora Buddhi viene in azione quando non è arrestato da questo movimento 

418



automatico ; in altre parole Buddhi è intelligenza pura nella quale non 
ha luogo alcuna azione automatica. L’intuizione non è meccanica, non si 
ripete senza fine, non proviene da uno sfondo precedentemente stabilito ; 
se un pensiero proviene da quello sfondo, è un’idea mentale prodotta 
dalle azioni (mentali) anteriori. L’intuizione non scaturisce da nessuna 
parte, essa appare bruscamente nella coscienza come un lampo. Vi è 
cosi quest’importante differenza fra il mentale che può diventare mec- 
canico e Buddhi che non lo è mai . . . . E possibile che qualcuno abbia 
dei desideri contradditori nei medesimo tempo. Vi è un provérbio inglese 
che dice « Si vuol mangiare la torta, ma anche averla ». Cosi capita spesso 
che una persona sia gelosa e provi per l’oggetto della sua gelosia amore 
e odio insieme.' Si vuol godere in questo mondo e nei medesimo tempo 
trovare Dio ; si è tirati in due direzioni opposte e come strappati. Deside- 
rando ogni sorta di soddisfazioni vi sono pensieri in conflitto gli uni contro 
gli altri. Generalmente si stabilisce il conflitto perchè si vuole una cosa 
e contemporaneamente quella opposta. Se si abbandona un desiderio, 
cessa ogni problema, si va direttamente nell’altro senso, ma noi non vo- 
gliamo abbandonare nessuno dei due a meno d’esservi spinti da una forza 
maggiore. In Buddhi non vi è nulla di simile. La sua azione essendo una 
azione libera da ogni costrizione non è determinata da forze diverse per 
cui vi è un senso di spontaneità. Il «lampo d’intuizione » può essere un 
sottile filo di luce appena percettibile ; si dice che Cristo viene di notte 
come un ladro. Noi siamo a malapena coscienti della presenza dell’in- 
tuizione, ma essa è già li, non bussa forte alia porta, nè la rompe per pas- 
sare. Quando l’intuizione arriva, sorge come un’aurora nei mentale senza 
alcuna stimolazione, poichè nell’azione di Buddhi non vi è disaccordo, 
nè forze contraddittorie, essa segue una sola linea e l’azione che ne risulta 
è azione pura.

Buddhi non vacilla, non è diviso nè dimezzato e non agisce speri- 
mentalmente. Buddhi è come l’istinto. Negli uccelli, ad esempio, si trova 
un istmto straordinario ; essi attraversano distanze enormi senza sba- 
gliare e ritornano al loro domicilio. Nessuno, finora, ha potuto spiegare 
quest’istinto in maniera scientifica. Molto spesso alcuni animali compiono 
azioni rispondenti ad un piano intelligente. Intanto l’uccello non ha un 
mentale come il nostro ; ha un’intelligenza, ma non un mentale e questa 
intelligenza è piii sicura del mentale. Quest’istinto si trova ovunque nella 
Natura e cosi anche nei piccoli bambini. Ovunque per andare incontro 
all’acqua ed alia luce ; solo l’uomo ha sviluppato una volontà che è il 
prodotto del mentale, egli uccide gli altri figli della Natura che viola in 
tutti i modi possibili. L’uomo ha l’intelligenza, ma ha perduto l’istinto 
che è attivo nei gradi inferiori dell’evoluzione.

419



Dove vi è vita vi è istinto, ma la vita è anche nell’uomo. Se 1’istinto 
è inerente alia vita, perchè l’abbiamo perduto ? Ora, non è che l’abbiamo 
pepduto, ma agiamo in modo che l’ostacola. II mentale, coi suoi movi- 
menti contradditori, oscura 1’istinto e gli oppone un ostacolo. II mentale 
è in uno stato di confusione per i suoi propri pensieri, ma qualche volta 
si può trovare una via quando si tiene il mentale calmo. Supponiamo 
che abbiate perduto una chiave, un anello, un gioiello, voi non cessate 
di pensare dove 1'avete posato, perpetuando uno stato d’inquietudine, 
spaventati di ciò che potrà accadere per aver perduto quell’oggetto, e 
cosi vi diventa sempre piü difficile ricordarvi dove 1’avete perduto. Sup­
poniamo adesso che dimentichiate questa disavventura e diventiate calmi 
al riguardo ; ecco che spesso, ad un tratto, saprete dove avete posato 
quella chiave o quell’anello.

Vi è una gran virtü nel potere di tener la mente tranquilla, se l’uomo
10 farà, finirà per ritrovare 1’istinto. II tempo presente è un tempo d’atti- 
vità intensa ed incessante, voi potete vedere dappertutto la realizzaz’one 
del mentale analítico. Si è inventato ogni sorta di apparecchi elettronici 
e cose sorprendenti, ma non si producono piü quelle meraviglie che ab- 
biamo visto ieri a Ravenna e come ve ne sono molte altre in Italia (i).
11 processo evolutivo trasporta l’uomo sempre piü avanti verso forme 
nuove ; infine sorgerà una fase in cui apparirà 1’aspetto intuitivo. Quando 
un gran numero d’uomini sarà capace di vedere tutto sotto una prospet- 
tiva nuova, allora la creazione dell’uomo sarà la manifestazione ed il 
riflesso dell’armonia in lui stesso. Non è necessário, per questo, separarei 
dai nostri congegni meccanici, potremo mantenere tutte le facilitazioni 
di cui ci serviamo attualmente, ma in mezzo a tutti questi apparecchi 
moderni potremo vivere una vita diversa, l’uomo potrà vivere in modo 
piü creativo e meno meccanico. Una tale fase di sviluppo deve necessaria­
mente venire, è inevitabile.

L’evoluzione dell’uomo non è che a metà strada, egli è sulla linea 
dei presente che separa il passato dall’avvenire, ed in questo avvenire 
verso cui andiamo Manas e Buddhi funzioneranno insieme. Le intuizioni 
di Buddhi, di questo stato non diviso, sono intuizioni di verità e di bel- 
lezza. Vi è dunque qualche cosa che nasce spontaneamente, ma si può 
domandare : da dove ? Certamente dall’interno, vale a dire dalla nostra 
coscienza ; niente accade senza qualche movimento che precede 1’avveni- 
mento e sicuramente si tratta dei movimento totale delia coscienza. Tal- 
volta 1’intuizione dà luogo ad un sentimento d’armonia, perciò quel movi-

(i) II giorno 4 settembre i partecipanti alia Scuola Estiva si recarono a visitare i 
monumenti ed i mosaici di Ravenna, di qui i riferimenti dei Presidente. 

42O



mento dev’essere un movimento d’armonia. Non possiamo nemmeno 
dire che genere di movimento è quello che produce questo lampo, ma 
è plausibile pensare che vi è un tale movimento da cui parte il lampo. 
Buddhi include intuitivamente la natura della vita in ogni forma vivente, 
Buddhi conosce dall’interno. . . . Guardate quest’albero e cercate di com- 
prenderlo ; utilizzando il mentale dall’estemo, non potete conoscerne 
che la forma e quello che potete sapere sulla vita è solamente per im- 
maginazione e deduzione. Un poeta inglese scrisse : « Every flover enjoys 
the air it breathes » (ogni fiore gioisce dell’aria che respira) ; egli partecipò 
alia gioia del fiore о 1’immaginò ? Quando Buddhi è in azione è come se 
vivesse col fiore nella sua gioia. Gli uomini di scienza non conoscono 
la natura della vita che per le reazioni che osservano. Se poteste unirvi 
a quest’albero potreste avere le sue medesime sensazioni. Tale è la ma- 
niera con cui Buddhi conosce le cose ; esso entra nella vita dell’oggetto 
e conosce le qualità di questa vita e può anche conoscere la forma cono- 
scendo la vita.

Cosi Manas conosce dall’estemo e Buddhi dall’interno. Quando co- 
noscete la vita in qualche forma, conoscete anche le sue qualità. Se co- 
noscete il modello della sua azione saprete anche in qual senso va lo svi­
luppo di quella vita. Tutto ciò che esiste incorpora l’idea divina о origi­
nale, l’idea esiste dietro ogni albero di tutte le specie, possiamo chiamaria 
«archetipo». Questo non è perfettamente rappresentato nelle cose che 
vediamo, ma le cose evolvono e crescono costantemente e cosi esse si avvi- 
cinano all’idea di ciò che dovrebbero essere. Tutti i cambiamenti che 
hanno luogo vanno nella direzione del miglioramento e ciò è molto si­
gnificativo ; Tevoluzione procede, per cosi dire, salendo una scala. La 
tendenza generale delle cose è di deteriorarsi, di declinare, tutto invecchia 
e muore, ma, a dispetto di questa legge del mondo fisico, Tevoluzione 
va in senso contrario, sale continuamente. Ciò è simile all’ascensione 
sul fianco di una montagna verso la cima : il punto ove la forma è com­
pletamente adattata alia vita e capace di esprimerla in tutte le sue po- 
tenzialità. Quest’idea divina non è una idea nel senso che diamo abitual- 
mente a tale termine ; sarebbe forse piu giusto definiria una qualità od un 
sentimento, piuttosto che un’« idea »........ Cosi Buddhi, quando è in azione,
conosce non soltanto la vita in ciascuna forma, ma anche l’idea divina 
incamata in questa vita ; Buddhi conosce la natura dell’albero com’è 
ora, ma anche nel suo sviluppo futuro.

Possiamo cosi vedere la differenza e comprendere quanto piu ricco 
è il significato di Buddhi della parola «intuizione » in cui è spesso tradotto. 
L’Intuizione » è l’azione di Buddhi e Buddhi non è separato dalla coscienza 
che è in noi ; è un modo d’azione di questa coscienza in noi, ma là dove 

421



la capacità intera di questa coscienza entra in azione. Le è impossibile 
agire nei due modi, come Buddhi о come Manas. Manas e Buddhi si pos- 
sono integrare quando Manas si è liberato dai suoi attaccamenti che lo 
tengono prigioniero e cessa d’allearsi con tutte le forme del desiderio e 
d’essere il servente del desiderio, allora spesso diventa automaticamente 
integrato con Buddhi. Non vi è, insomma, che una sola coscienza, ma 
essa diventa divisa. H.P.B. chiama la coscienza integrata Buddhi-Manas. 
Essa è insieme intuitiva e razionale. E intuitiva con una qualità poética, 
ma la sua poesia non è una fantasia ; Buddhi non immagina, ma perce- 
pisce la Bellezza e l’Armonia che sono ovunque, come pure la coscienza 
dell’armonia. Vi è una poesia della verità che apporta ciò che è reale e 
non già quello che è immaginato ; ciò che è spirituale è sempre bello.

La filosofia indii conosce quattro stati di coscienza di cui tre ci sono 
familiari e cioè la veglia, il sonno ed il sogno. Talvolta la coscienza sogna ; 
quando siamo immersi nel sonno profondo, non ci ricordiamo di nulla 
e ne usciamo immensamente rinfrescati. Vi è poi un quarto stato che 
trascende gli altri tre ; nessuna spiegazione può dirci ciò che questo stato 
potrebbe essere, possiamo comprenderlo come una sintesi degli altri tre. 
Ora si può chiedere come si possa avere una sintesi di stati che si esclu- 
dono reciprocamente. Quando siamo svegli non dormiamo ; come pos­
siamo comprendere una sintesi di veglia e di sonno ? Ma possiamo dire 
che la coscienza, come è attualmente, è completamente sveglia ? La vostra 
attenzione è forse tutto il tempo in pieno gioco ? Può darsi che siamo 
soltanto parzialmente svegli e che vi sia la possibilità di esserlo di piü, 
ma secondo il meccanismo della nostra natura, non siamo mai veramente 
svegli. Quando si fa una stessa cosa ripetendola continuamente, non è 
necessário prestarvi la nostra attenzione; quando ha luogo un’azione 
automatica la coscienza о attenzione si ritira e quando la coscienza si 
ritira non vuol dire entrare nel sonno ? Vi sono cosi elementi di sonno 
nel nostro stato di veglia che non notiamo, vi sono diversi dominii della 
nostra coscienza in cui non siamo risvegliati. E quando vi è uno stato 
di sonno о di dormiveglia, si sogna e questo sognare è costituito dalle nostre 
fantasie, sogni diversi ai quali ci lasciamo andare e che mancano di realtà ; 
cosi nello stato che chiamiamo di veglia, vi sono elementi di veglia, di 
sonno e di sonno profondo.

Il sonno profondo è uno stato d’ignoranza ; come questa condizione 
può essere cambiata ? Se pensate ad un grande essere spirituale, troverete 
che è pienamente sveglio e che tutte le sue capacità sono messe in azione. 
Paragonato a questo stato di veglia, il nostro pensiero non è nulla. Nello 
stato di veglia di questo essere spirituale non vi sarà alcun genere di sogno 
о di fantasia. I nostri sogni non sono che un « hachis » (rehash) di idee,

422



pensieri e desideri che abbiamo avuto in passato. Durante la nostra veglia 
vi è una massa d’iclee, di sentimenti, speranze e timori nella nostra co­
scienza e questa massa solleva una specie di caos. Quando dormiamo, 
il subcosciente proietta una quantità di cose alia superfície. In un essere 
spirituale о risvegliato non vi è nulla di simile ad un subcosciente. Nella 
sua natura non vi sono angoli oscuri, poichè è pienamente illuminato, 
pienamente cosciente e consapevole, in lui non vi sono sogni e fantasie 
di tai genere, i suoi sogni saranno tutti intuizioni del Vero e del Bello, 
sogni di realtà e non di fantasie. Dormire, in questo caso, è uno stato di 
riposo profondo, di quiete, forse una meditazione di grande intensità, 
ma durante questa meditazione nella grande calma e nel riposo, ha luogo 
altresi un’azione. Cosi, in quest’uomo spirituale, tutti i tre stati di veglia, 
di sogno e di sonno trovano la loro sintesi in modo meraviglioso. Questa 
splendida possibilità è dentro di noi tutti, anche se 1’ignoriamo completa­
mente. Non possiamo sapere qual’è il nostro destino ; ora alcuni potranno 
pensare : sorgere, camminare e sedersi alia destra di Dio........ Il destino
può essere qualcosa di molto piü interessante che non questo !

N. SRI RAM
(m. r.)

CLIO
Questi libri che trattano tutti della preesistenza della vita [accertafa, 
specialmente in Oriente) sono in vendita presso tutte le buone

librerie.
La nostra vita e l'universo moto (indagine e conoscenza) . L. 360
Orientamenti spirituali (spiegazione di un antico grafico e 354 

massime di molti autoril..................................................... L. 450
L'eterna verità......................................................................................... L. 500
Chirologia figurata (sistema dizionario) 384 grandi pagine 1.146 

figure con spiegazione sotlostante (5‘ edizione) . . . L. 1.400

Deposito: VIA DELLE ISOLE, 30 - ROMA

42З



Commiato

Ciò che segue è il messaggio finale di H. P. B. ai teosofi aniericani. Fu firmato da 
Lei il 15 aprile 1891, cioè tre settimane prima di lasciare la forma fisica Г8 maggio. Que­
sto messaggio fu letto in quell’anno al Congresso Teosofico della Sezione americana dalla 
Signora Besant.

In mezzo alle mie continue sofferenze fisiche la sola consolazione 
che mi rimane è di aver notizie della Santa Causa a cui sono state dedi­
cate la mia salute e la mia forza, ma a cui, ora che salute e forza sono 
scomparse, io posso soltanto offrire la mia devozione appassionata e l’im- 
mutabile augurio di successo. Compagni teosofi, io sono fiera del vostro 
nobile lavoro riel Nuovo Mondo ; Fratelli e Sorelie d’America, io vi rin- 
grazio e vi benedico per le vostre incessanti fatiche in pro della Causa 
comune tanto cara a noi tutti.

A voi tutti ricorderò ancora una volta che questo lavoro è ora piu 
che mai necessário. Il periodo da noi raggiunto è e continuerà ad essere 
un periodo di grandi lotte e di continui sforzi. Se la S.T. potrà resistervi, 
bene, altrimenti, mentre la Teosofia rimarrà illesa, la Società perirà for- 
sanche assai vergôgnosamente, ed il mondo ne soffrirà. Spero fervidamente 
che non mi sarà dato vedere un simile disastro nel mio corpo attuale. 
La natura critica dello stadio in cui siamo entrati è conosciuta non meno 
dalle forze che lottano contro di noi, che dalle forze a noi favorevoli. 
Nessuna opportunità sarà perduta per seminare dissensi, per avvantag- 
giarsi degli errori delle mosse false, per istillare il dubbio, per aumentare 
le difficoltà, per insinuare i sospetti, cosi che con ogni mezzo possa essere 
spezzata 1’unità della nostra Società e siano assottigliate e messe in scom- 
piglio le fila dei nostri membri. Non è mai stato piü necessário d’ora per 
i Membri della S.T. ricordare l’antica parabola del fascio di verghe ; 
divisi essi saranno inevitabilmente spezzati uno ad uno, ma se uniti non 
vi è sulla terra forza che possa distruggere la nostra Fratellanza. Ora 
ho constatato con dolore una tendenza fra di voi, come pure fra i teosofi 
d’Europa e di Asia, a disputare per inezie e far si che la vostra stessa de­
vozione alia Causa della Teosofia vi trascini alia disunione. Credetemi 
che oltre a questa tendenza naturale dovuta alle imperfezioni insite nella 
natura umana spesso i nostri nemici, sempre alberta, approfittano delle 
vostre piü nobili qualità per ingannarvi e indurvi in errore. Gli scettici 
rideranno di questa affermazione ed anche alcuni di voi potranno prestar 
роса fede all’effettiva esistenza delle forze terribili di queste influenze 

424



lnentali, e quindi soggettive ed invisibili, ma pure vive e potenti, che ci 
attorniano da ogni parte ; ma esse sono reali, ed io so di piu d’uno tra di 
voi che le ha sentite ed è stato effettivamente forzato a riconoscere queste 
estranee pressioni mentali.

Su quelli di voi che sono disinteressati e sinceramente devoti alia 
Causa, essi produrranno роса o nessuna impressione. Su altri, su coloro 
che pongono il loro orgoglio personale al di sopra del loro dovere verso 
la S.T., al di sopra persino del loro impegno verso il Sè divino, l’effetto 
è generalmente disastroso. Il vigilarsi non è mai piu necessário che quando 
un desiderio personale di comandare e una vanità ferita si vestono colie 
piume del pavone della devozione e del lavoro altruistico ; ma nella pre­
sente crisi della Società una mancanza di dominio e di vigilanza su se stessi 
può diventare fatale in ogni caso. Però questi tentativi diabolici dei nostri 
potenti nemici, degli avversari implacabili delle verità che sono ora sve- 
late e praticamente' affermate, possono essere frustrate

Se ogni Membro della Società si accontentasse di essere una forza 
impersonale per il bene, incurante di lode e di biasimo, fintanto che egli 
serve per gli scopi della Fratellanza, il progresso compiuto stupirebbe 
il mondo e metterebbe fuori pericolo l’Arca della S.T.. La vostra posi- 
zione come precursori della sesta sottorazza della quinta grande Razza 
ha speciali pericoli come ha speciali vantaggi. Lo psichismo con tutte 
le sue seduzioni e tutti i suoi pericoli, sta necessariamente sviluppandosi 
fra di voi e dovete badare che lo sviluppo psichico non sorpassi quello 
manasico e spirituale. Le capacità psichiche dominate perfettamente e 
dirette dal principio manasico sono validi aiuti nell’evoluzione. Ma se 
queste capacità prendono la mano, comandando invece di essere dominate 
e fatte servire, l’uomo vien portato alia piu pericolosa illusione ed alia 
certezza di una distruzione morale. Vigilate dunque attentamente questo 
sviluppo, inevitabile nella vostra Razza e nell’attuale periodo evolutivo, 
in modo da produrre alia fine del bene e non del male, e riceverete fin d’ora 
le sincere e potenti benedizioni di Coloro la cui benevolenza non vi man- 
cherà mai se voi stessi non mancherete.

Ed ora ho detto tutto. Non sono abbastanza forte per scrivere un 
messaggio piu lungo e ve n’è ancor meno bisogno di farlo, poichè la mia 
arnica e messaggiera fidata, Annie Besant, colei che è qui il mio braccio 
destro, potrà spiegarvi i miei desideri piii completamente e meglio di 
quanto posso farlo io in iscritto. Infine, ogni desiderio e pensiero che posso 
esternare, si riassumono in queste parole : « Siate Teosofi, lavorate per la 
Teosofia ». Teosofia prima, Teosofia ultima ; poichè solo la sua realizza- 
zione pratica può salvare il mondo occidentale da quel sentimento egoista 
e poco fraterno che ora divide razza da razza una nazione dall’altra, e da 

425



quell’odio di classe e da quelle considerazioni sociali che sono la maledi- 
zione dei popoli cosi detti cristiani. Solo la Teosofia può trattenerlo dallo 
sprofondare in quel materialismo dissoluto in cui si corromperebbe, come 
ad altre civiltà è accaduto. Nelle vostre mani, Fratelli, è affidata la 
prosperità del secolo futuro e la vostra responsabilità è altrettanto grande 
quanto la fiducia riposta in voi. Poco può rimanermi da vivere ; se 
qualcuno di voi ha imparato qualche cosa dai miei insegnamenti о ha 
intravisto col mio aiuto la Vera Luce, vi domando in compenso di raf- 
forzare la Causa, per mezzo del cui trionfo quella Vera Luce, fatta piu 
brillante e piu potente dai vostri sforzi individuali e collettivi, illuminerà 
il mondo e cosi, prima di lasciar questo corpo esaurito, mi sia concessa 
la sicurezza che la Società sia saldamente stabilita.

Possano le benedizioni degli Istruttori passati e presenti dimorare 
con voi. Da me accettate collettivamente l’assicurazione del mio senti­
mento eternamente fratemo ed i ringraziamenti sinceri e cordiali per il 
lavoro di tutti i lavoratori.

Dal Loro servitore fin all’ultimo
H. P. BLAVATSKY

(Dal « The Theosophical Messenger », febbraio 1929 e pubblicato in « Gnosi », 
maggio-giugno 1929).

La Società Teosofica e Kunificazione dell’umamta

Non credo sia inopportuno ricordare ai membri della Società Teo­
sofica e specialmente a quelli che ne sono membri soltanto da pochi anni, 
che tutti noi apparteniamo ad un’organizzazione il cui carattere è unico 
al mondo. Non siamo cioè una qualsiasi associazione di idealisti, poichè 
dietro alia nostra Società stanno i Fratelli Maggiori delFUmanità, che 
costituiscono la cosidetta « Grande Fratellanza Bianca ».

Noi possediamo oggi un grande materiale storico i cui fatti ci dimo- 
strano le vere basi occulte della Società Teosofica. Oltre alia Storia auten­
tica della Società Teosofica del Presidente-Fondatore, Col. H. S. Olcott, 
esistono tre opere particolarmente importanti. La prima, la piu volumi- 
nosa, consiste in 492 pagine di « Lettere dei Maestri » pubblicate sotto il 
titolo : The Mahatma Letters to A. P. Sinnett; e contiene appunto Lettere 
inviate durante gli anni 1880-1884 a Sinnett e Hume da Coloro che noi 

426



chiamiamo gli Adepti. Vi sono poi altre due opere di mole minore che pure 
contengono Lettere dei Maestri, raccolte e pubblicate a cura del passato 
Presidente della S. T., Dr. C. Jinarajadasa, ed apparse sotto il titolo 
Lettere dei Maestri di Saggezza, Prima e Seconda Serie. Tali lettere si 
trovano quasi tutte negli Archivi della Scuola Esotérica ad Adyar ; 
mentre quelle pubblicate nella su citata opera The Mahatma Letters to A. 
P. Sinnett sono depositate al « British Museum » di Londra, e sono esposte 
alia pubblica visione.

Leggendo questa grande raccolta di documenti storici ne emerge 
innanzi tutto il fatto che Elena Petrovna Blavatsky, donna di eccezionale 
temperamento psichico, fu condotta al Tibet a risiedere con due Adepti, 
conosciuti coi nomi di Morya e Root Hoomi. Durante quel periodo le ven- 
nero non solo impartiti profondi insegnamenti esoterici, ma venne pure 
allenata ad usare alcune forze occulte della natura. Al termine di tale 
periodo di addestramento, le fu ordinato di tornare in Europa e dare 
inizio ad un movimento atto a combattere la filosofia materialista che 
prevaleva in Occidente, filosofia che aveva le sue radici nel lavoro degli 
scienziati di quella epoca.

Nel 1874 fu spinta a recarsi negli Stati Uniti d’America, senza darle 
nessuna spiegazione su ciò che avrebbe dovuto intraprendere. Essa sperava 
di poter dare inizio al lavoro in collaborazione con l’unico gruppo d’indi- 
vidui — gli spiritisti — convinti che la vita individuate persiste al di là 
della tomba. Si incontrò cosi col Col. Olcott ed ambedue lavorarono in- 
sieme ad alcuni ferventi spiritisti, sperando di allontanarli dai fenomeni 
medianici e indurli invece a studiare la Scienza piü grandiosa della Vita 
e la relativa filosofia. Ma i loro tentativi furono vani e la Blavatsky, che 
mediante le proprie facoltà occulte era in costante comunicazione con 
gli Adepti, ricevè degli ordini, che essa stessa annotò come segue : « Rice- 
vuto direttamente dall’India l’ordine di costituire una Società filosofico- 
religiosa, di darle un nome, e di scegliere pure Olcott. - Luglio 1875 ».

Cosi a New York, la Blavatsky, con l’idea di costituire una « Società 
filosofico-religiosa » riuni intorno a sè ed al Col. Olcott diverse persone che 
si interessavano profondamente a queste sue idee ; e una sera in cui sedici 
di queste persone erano riunite fu deciso di formare un’organizzazione che 
chiamarono «Società Teosofica ». La parola Teosofia fu adoperata per la 
prima volta in greco, nel quarto secolo d. C., dal filosofo neo-platonico 
Proclo, per esprimere l’idea che la natura dell’uomo e la natura del Divino 
s’interpenetrano. Nel 1642 venne usata per la prima volta in alcune opere 
inglesi la parola «teosofico » col significato che la natura umana non era 
completamente diversa da quella del Divino — una dottrina evidente­
mente non cristiana.

427



Il 17 novembre 1875 fu definitivamente costituita la nuova organiz- 
zazione e nel primo comunicato al pubblico era scritto che « gli scopi della 
Società erano quelli di raccogliere e diffondere la conoscenza delle leggi 
che governano l’universo ». In questo documento si trova giá il ben noto 
emblema teosofico ; mentre non vi è ancora nessun accenno all’idea della 
Fratellanza.

Successivamente la Blavatsky ricevette l’ordine di scrivere ; e per 
ben due anni lavoro alia compilazione dell’« I side Svelata ». In quel periodo 
venivano presentate continuamente alia sua vista astrale visioni di libri 
dai quali essa toglieva le necessarie citazioni. In quest’opera si parla parti- 
colarmente dello psichismo e dei fenomeni occulti di varie specie manife- 
statisi in differenti parti del mondo, come pure delle idee principali sotto- 
stanti a questi fenomeni nelle religioni e nelle varie forme di misticismo 
del mondo, ma non vi si parla affatto di Fratellanza. Le venne sugge- 
rito di non insistere sull’idea della «rincamazione », perchè ciò avrebbe 
potuto costituire un ostacolo per la realizzazione dello scopo che si prefig- 
geva il libro, e cioè quello di attrane l’attenzione di coloro che in Occi- 
dente si interessavano di idee occulte ed il non respingerli con la conce- 
zione della Rincamazione che fa parte integrante dell’Induismo e del 
Buddismo.

Nel 1878 i due Fondatori ricevettero l’ordine di partire per l’lndia e 
giunsero a Bombay nel febbraio del 1879. Durante il viaggio si fermarono 
a Londra, dove fu fondata la prima Loggia Teosofica. Il i° ottobre 1879, 
ad Adyar, usei il primo numero della rivista internazionale teosofica «Il 
Theosophist ». In quel momento era sopratutto necessário ridestare il po- 
polo Indiano e renderlo consapevole della natura altamente spirituale delle 
loro sciitture, sia filosofiche che religiose, di cui la maggior parte di essi 
conosceva pochissimo e soltanto per nome. Le classi piü colte seguivano 
gli studi nei Collegi e nelle Università inglesi, ed erano quindi profonda- 
mente influenzate dal materialismo scientifico occidentale e non crede- 
vano affatto che l’lndia possedesse dei grandi insegnamenti filosofici, degni 
di essere presi in considerazione.

Un nuovo periodo ebbe inizio nel 1880, quando il Direttore del gior- 
nale anglo-indiano « The Pioner », A. P. Sinnett, ricevè dagli Adepti alcune 
« Lettere », in risposta a domande da lui formulate. Egli aveva avuto occa- 
sione d’incontrarsi con la Blavatsky e col Col. Olcott, ed era stato pure 
testimone di alcuni fenomeni occulti, compiuti dalla Blavatsky stessa. 
Queste «Lettere » non erano scritte a mano, ma trasmesse mediante un 
procedimento occulto chiamato «precipitazione». Col materiale ricavato 
da tali « Lettere », Sinnett scrisse la sua prima opera «Il Mondo Occulto » 
mediante la quale il mondo occidentale venne per la prima volta a cono-

428



scenza dell’esistenza degli Adepti e dei Loro insegnamenti. In essa trovasi 
delineato uno schema dell’uomo ; è descritto il passaggio dell’Onda di 
Vita da un globo all’altro ; i cambiamenti che avvengono per l’evoluzione 
dal minerale alia pianta, dalla pianta all’animale e dall’animale all’uomo. 
Che l’uomo ha in sè la Natura Divina, ma che questa si trova in uno stato 
di schiavitü, simile ad un prigioniero avvolto da catene. E come l’uomo 

Л riacquista la propria libertà solo allorquando gli vengono tolte le catene,
cosi la Natura Divina celata nell’uomo può manifestarsi soltanto e gra- 
datamente attraverso una lunga serie di esperienze in corpi umani, 
ossia mediante centinaia e centinaia di rinascite. La legge quindi della 
Rincarnazione è l’inevitabile corollario della concezione dell’evoluzione e 
sviluppo umano ; mentre la seconda grande Legge e cioè quella per cui 
« ciò che l’uomo semina, l’uomo raccoglie » — La Legge dei Karma — è 
una parte necessaria della filosofia teosofica. Le verità riguardanti la 
natura complessa dell’uomo coi suoi vari corpi : fisico, eterico, astrale, 
mentale e causale, furono un nuovo elemento di questi insegnamenti. In 
diversi paesi occidentali questo libro richiamò l’attenzione dei ricercatori 
del Vero e molti di essi entrarono nella Società Teosofica.

Sinnett però s’interessava quasi esclusivamente del lato scientifico e 
non di quello metafísico o religioso; e non condivideva affatto certe idee 
contenute nelle Lettere degli Adepti; idee che dimostravano chiaramente 
che lo scopo degli Adepti non era quello di impartire degli insegnamenti 
occulti, ma bensi quello di creare un movimento il di cui oggetto fosse la 
FRATELLANZA UNIVERSALE. La Blavatsky ed il Col. Olcott sape- 
vano bene che quello era il vero scopo degli Adepti riel sostituire la Società 
Teosofica, ma Sinnett trascurò completamente questo elemento di fonda- 
mentale importanza. Cosi, in una di quelle «Lettered, il Maestro Root 
Hoomi, usando il termine i « Capi» per indicare Adepti di grado ancora 
superiore al Suo, scrisse :

« I Capi vogliono che venga promossa una Fratellanza umana, una 
vera Fratellanza Universale ; un’istituzione atta a farsi conoscere nel mondo 
intero, e a richiamare l’attenzione delle menti piu elevate ». Ed in un’altra 
«.Lettera »il Maestro К. H. scrisse : « L’espressione ‘Fratellanza Universale’ 
non è un’espressione oziosa. L’Umanità, nel suo complesso, ha per noi 
un’importanza suprema. Essa è l’unica base sicura per la moralità univer­
sale. Anche se fosse un sogno, sarebbe sempre un nobile sogno per l’Uma- 
nità, e ciò costituisce l’aspirazione del vero Adepto». (Lettera py, The 
Mahatma Letters to A. P. Sinnett).

Malgrado ciò Sinnett continuo ad insistere che il futuro della Società 
dipendeva solo dalle prove che gli Adepti avrebbero dato, sotto condi- 
zioni di controllo, delle facoltà occulte da Essi possedute. Infine il Maestro 

429



К. H. si recò dal grande Adepto chiamato « Maha Chohan » che dirigeva 
le attività di propaganda degli Adepti stessi, il Quale affermo decisamente : 
« Perisca piuttosto la Società Teosofica ed i suoi due sfortunati fondatori 
piuttosto che permettere che essa divenga una semplice accademia di 
magia, un istituto di occultismo ». (Lettera dei Maha Chohan, 1881 — Let­
ter e dei Maestri di Saggezza, Serie prima, a cura di C. Jinarajadasa).

Ora mentre il Maestro K. H. parla di «moralità universale», non si 
può fare a meno di osservare quanto diversi siano i concetti di « moralità » 
nel mondo odierno. Ogni religione sostiene il proprio codice morale, che 
differisce su certi punti da quello delle altre religioni. Per esempio, l’lndui- 
smo e il Cristianesimo proclamano la monogamia ; mentre ITslanismo 
ammette che si contragga matrimonio con quattro mogli. Le idee sulle 
relazioni morali con le razze di colore differiscono molto le une dalle altre 
nei diversi popoli bianchi occidentali. Nel periodo pin acuto del colonia­
lismo, la razza bianca dominante ha purtroppo dimostrato chiaramente 
di non sentire alcun obbligo morale verso le razze soggette, ed ancor oggi, 
in molti luoghi, predominano i preconcetti razziali.

Ora lo scopo che la Fratellanza degli Adepti si prefigge è l’unificazione 
di tutta 1’umanità, unificazione che non si può realizzare finchè esistono 
tante diverse moralità. È un fine per il cui raggiungimento potranno 
occorrere molti secoli. Ma è proprio per il raggiungimento graduale di 
questo scopo che la Società Teosofica doveva divenire il vessillifero della 
dottrina della Fratellanza Universale senza distinzione di razza, di credo, 
di sesso, di casta о di colore ; e lavorare pazientemente e costantemente 
onde propagare nel mondo intero l’idea di una « moralità universale », 
atta ad unire tutte le nazioni e tutti i popoli. Naturalmente la semplice 
proclamazione dell’ideale della Fratellanza Universale non è sufficiente. 
Affinchè * questo ideale possa divenire l’unico credo logico per l’uomo, 
bisogna che vi siano alcune basi afferrabili dalla mente umana. Il mezzo 
per giustificare la Fratellanza universale è quello di proclamare che l’uomo, 
perfino allo stato selvaggio, ha in sè la Natura Divina. Questa Natura 
Divina si rivela ben poco nel selvaggio ; però, uno studio dopo l’altro, 
l’uomo civile rivela sempre piü tale Natura, fino a giungere alia sua mas- 
sima rivelazione in quegli Uomini Perfetti che noi chiamiamo Adepti, la 
cui natura è colma non solo di saggezza, ma anche di tenerezza e compas- 
sione verso tutto ciò che vive.

Da tempo, indubbiamente, la Grande Fratellanza degli Adepti lavora 
alia realizzazione del piano della Fratellanza Universale. Essi sanno benis- 
simo che ciò non può avvenire mediante un miracolo, ma solo mediante 
un’opera lenta e paziente, esperimentando uno schema dopo l’altro. Dopo 
aver contribuito al riavvicinamento dell’Occidente all’Oriente attraverso

4ЗО 



la conoscenza delle rispettive culture e filosofie, Essi hanno stimolato lo 
sviluppo sempre maggiore dei mezzi di comunicazione fra le varie parti 
del mondo ; ed influenzato gli statisti per la creazione prima della « Lega 
delle Nazioni» e, dopo il fallimento di questa, della « Organizzazione delle 
Nazioni Unite». L’O.N.U. funziona oggi fríimezzo a difficoltà enormi, 
perchè le 103 Nazioni che vi fanno parte non sono certamente «unite » 
in tutte le azioni possibili e necessarie : tuttavia tale « unione di popoli » 
è l’unica speranza concreta per una qualsiasi pace durevole nel mondo.

Secondo quanto dice H.P.B., la filosofia occulta non divulga che un 
numero ben limitato dei suoi misteri vitali piü importanti, lasciandoli ca- 
dere ad uno ad uno quali perle preziose, a grandi intervalli, e solo quando 
vi è costretta dalla marea montante dell’evoluzione che trasporta 1’umanità 
lentamente, silenziosamente, ma senza interruzione verso l’aurora della 
sesta razza-madre. Essi divengono allora di dominio pubblico, col peri- 
colo di cangiarsi facilmente in « maledizioni, ben piü sovente che in bene- 
dizioni, nelle mani degli egoisti, i Caini della razza umana ». Col procedere 
dell’evoluzione, anche i Guardiani Invisibili delFUmanità che vegliano 
amorosamente sulle sorti delle nostre razze e delle nostre nazioni, non 
possono impedire che una conoscenza piü profonda delle forze sottili della 
Natura sia raggiunta dall’intelletto umano in un modo perfettamente 
normale e legittimo. E questo è quanto è awenuto in questi ultimi decenni 
per opera dei nostri maggiori scienziati, che sono giunti a liberare la 
tremenda potenza energetica racchiusa nell’atomo ed a costruire quindi 
le terribili bombe termo-nucleari che terrorizzano oggi l’intera umanità ! 
Purtroppo, come l’amara esperienza c’insegna, gli uomini hanno sempre 
avuto cura di applicare immediatamente qualsiasi scoperta, frutto del- 
l’ingegno umano, a fini di distruzione e di annientamento reciproco ; e 
gli straordinari progressi realizzati dalla scienza durante questo nostro 
secolo sono stati accuratamente sfruttati dall’arte bellica !

Dal giomo in cui fu compreso chiaramente che il desiderio degli 
Adepti era che la Fratellanza Universale e non l’occultismo divenisse la 
nota fondamentale della Società Teosofica, ogni Gruppo Teosofico divenne, 
direttamente o indirettamente, un centro di propagazione dell’ideale della 
Fratellanza Universale. Ogni indivíduo che entra nella Società accetta il 
nostro Primo Scopo, e cioè quello « di formare un nucleo della Fratellanza 
Universale delFUmanità ». Tutti i nostri studi concernenti il piano della 
evoluzione e che includono l’occultismo e il misticismo, convergono verso 
1’ideale fondamentale della uguaglianza di tutta 1’umanità, senza distin- 
zione di razza, di credo, di sesso, di casta о di colore. Cosi, fin dal principio 
ogni Gruppo Teosofico è stato come una stazione radio trasmittente, irra­
diando nel mondo mentale l’idea delFUNITÀ di tutta 1’umanità. Nono-

431



stante che il numero di membri iscritti nei mondo intero non raggiunga 
neppure i 50.000, tuttavia il nostro lavoro è essenziale per il futuro della 
umanità. Noi speriamo senz’altro che malgrado le presenti gravissime 
difficoltà l’Organizzazione delle Nazioni Unite continuerà ad esistere ed 
a svilupparsi sempre piu, tuttavia bisogna riconoscere che per quanto 
essa rappresenti oggi l’unione di 103 Nazioni, ancora vi sono milioni di 
esseri umani appartenenti alie razze asiatiche ed africáne che non ne 
fanno parte. Ora il vero futuro delFUmanità potrà concretizzarsi solo 
quando sarà realizzata 1’unità di tutti i popoli del mondo. Per contribuire 
efficacemente a tale realizzazione non basta però il lavoro esteriore diplo­
mático, ma è necessaria pure un’azione invisibile, fondamentale, sul piano 
spirituale, per assicurare tale Unità. E un compito questo che spetta 
particolarmente ai Teosofi, sviluppando e diffondendo sempre piu il con­
cetto della Divinità di tutti gli uomini, a qualunque razza essi appar- 
tengano.

Noi dobbiamo a tal uopo utilizzare le conoscenze che già possediamo 
relative alia natura interiore dell’uomo ed allo schema generale dell’evo- 
luzione e porle in correlazione con quanto viene gradatamente scoperto 
nelle varie branche della Scienza moderna. Però, come diceva giustamente 
il nostro passato Presidente, Dr. C. Jinarajadasa, dobbiamo fare atten- 
zione ad un pericolo, e cioè a quello del puro intellettualismo. Noi possiamo 
dedicare anni allo studio delle opere piü profonde di Teosofia, inclusa la 
stessa «Dottrina Segreta »; ma mentre tale studio può approfondire la 
nostra realizzazione interiore sulle verità fondamentali, esso subirá tut­
tavia una limitazione. Questa limitazione è dovuta al fatto che il solo studio 
è insufficiente, perchè l’accrescimento della vera conoscenza deriva sol- 
tanto da un interessamento sempre piu profondo al benessere dell’umanità. 
Solo ricordandoci costantemente che il nostro sviluppo spirituale non può 
mai essere isolato dal destino delLumanità, considerata come un tutto, 
ogni verità che professiamo adesso intellettualmente, si rivelerà a noi 
come una realizzazione spirituale piii profonda. La nostra caratteristica 
deve consistere nei possedere un senso sempre piü profondo di umanità. 
Lo sviluppo e la crescita della Società Teosofica non dipende dall’aggiun- 
gersi alia nostra filosofia di una qualsiasi idea nuova, ma piuttosto dalle 
nuove forme di identificazione del destino individuate col destino della 
umanità.

È dovere di ciascuno di noi, sia come individui, sia come Gruppi, 
di non dimenticare mai quella che il Maestro К. H. defini « UMANITÀ 
ORF ANA ». Quando durante i nostri studi irradiamo simpatia e cerchiamo 
di sviluppare la nostra immaginazione per trovare il modo di come meglio 
aiutare i nostri vicini, allora vi sarà inevitabilmente un riversamento di

4З2



forze spiritual! nei nostri Gruppi. Solo vivendo realmente la Teosofia e 
non semplicemente studiandola, ognuno di noi può divenire e diviene 
realmente uno strumento delle forze invisibili che tentano di costruire un 
mondo migliore. La missione essenziale della Società Teosofica è proprio 
quella di aiutare l’evoluzione spirituale delTumanità per affrettare l’av- 
vento di un’era piü umana e piu fraterna ; ed è quindi nostro dovere 
di operare innanzi tutto in noi stessi una continua elevazione e trasmuta- 
zione del nostro carattere, di coltivare in noi coscientemente il piü pro- 
fondo senso di unità, di universalità, per renderci capaci di comprendere 
amorevolmente prima ed aiutare poi realmente per ispirazione dall’interno 
i nostri confratelli in umanità.

ROBERTO HACK
17 novembre 1961.

La Liberta

La libertà è un problema vasto e complesso che ha tormentato il 
genere umano da tempi immemorabili nel tentativo di acquisirla nel suo 
significato filosofico e psicologico piü intrínseco.

Questo concetto, che sembra cosi popolare, ha la sua radice nel dominio 
astratto dell’anima umana, nella lógica e nel senso morale.

La libertà, pur essendo un principio assoluto, come la logica e l’idea 
estetica di bellezza ad esempio, ha sempre camminato di pari passo con 
lo sviluppo artístico, scientifico, culturale e sopratutto etico delle civiltà ; 
ed in ogni epoca о periodo di esse, ci fu, di questo concetto, uno sviluppo 
filosofico adeguato.

Ma la libertà è sempre stata strettamente inerente all’ideale etico dei 
costumi piu che a qualsiasi altra cosa, e la sua realizzazione ideologica 
su un piano razionale e pratico, varia assai con lo sviluppo e la perfezione 
morale dell’umana civiltà.

L’uomo dell’Atlantide e dell’antico Egitto aveva della libertà una 
idea che era direttamente proporzionale al livello etico e spirituale di quel 
tempo. Cosi dicasi dell’epoca Romana, Greca, Medioevale ed attuale. Que­
sto sta a significare che finchè l’uomo non è perfetto il concetto di libertà 
muterà sempre in lui, costantemente.

Per interpretare ed un pochino comprendere il valore e l’importanza 
etico-filosofica del principio di libertà, bisogna raggiungere un’espansione 
di coscienza che va al di la delle ristrettezze meccanicistiche del ragiona- 
mento concreto ; ma che si acquisisce attraverso le astrazioni metafisiche 

433



del pensiero sul terreno etico delle conquiste spirituali, dei raggiungimenti 
estetici, pedagogici e filosofici dello spirito umano.

Religioni, sistemi di pensiero, organizzazioni politiche di ogni tempo 
hanno'tentato in tutti i modi di realizzare questo elevato ideale a seconda 
delle necessità educative e psicologiche del loro momento storico, ma, nella 
maggior parte dei casi, non ne venne ciò che si sarebbe dovuto aspettare 
a causa di limitazioni di natura egocentrica ed egoistica, che nascono dal- 
1'errata interpretazione ideologica di questo principio.

I tremendi attriti della storia hanno la loro radice principale in questa 
errata interpretazione ; poichè non si è ancora compreso perfettamente 
che il concetto di libertà è un problema eminentemente astratto, perciò 
rigorosamente etico, e quindi non può essere svolto esclusivamente sul 
campo utilitário delle realizzazioni materiali.

Considerando la libertà nella religione Cristiana si deve dire che aveva 
raggiunto un’elevata espressione di misticismo e di eroismo nei primi 
secoli delia sua storia, in concomitanza coi sublimi insegnamenti inizia- 
tici dei Cristo. In seguito, per evidente condizione involutiva morale 
di molti di allora, venne trasformata completamente. Per libertà si intese 
coercizione, abuso di potere e tutto il pensiero umano venne rinchiuso 
nelle anguste, autocratiche e personali vedute delia prassi religiosa e nei 
canoni dogmatico-catechistici delia Theologia; quindi 1’impreparazione 
morale e la distorta visione della realtà e delia libertà, fecero sorgere il 
terribile tribunale dell’Inquisizione, i roghi, le torture e le paradossali 
guerre di religione. In politica le cose non andarono diversamente e per 
secoli 1’egemonia dei re ed imperatori fecero delia libertà un sinonimo di 
assolutismo di violenza e di guerre.

L’innato ed indefinibile desiderio interiore di ricerca per il Bello ed 
il Vero, diedero alle manifestazioni artistiche e culturali un critério di 
libertà un pochino piü ampio ; ma esse pure subirono 1’inesorabile influsso 
negativo e limitante delle passioni e delhegoismo delle classi al potere !

In tempi piü recenti, 1’invadente positivismo scientifico ha sbarrato 
la strada ad una piü libera espressione spirituale dei sapere ; mentre 1’arte 
agonizza prigioniera, schiava delle emozioni delia personalità.

L’indagine della filosofia teosofica, svincolata com’è dai limiti dei 
dogma e delia fede cieca, ha dato un indirizzo piü logico ed una visione 
piü vasta al critério di libertà, trovando la sua piü perfetta espressione 
nell’autocoscienza, la quale ha la sua base nel grande processo evolutivo 
delia rincarnazione, attraverso il graduale distacco di tutta la zavorra 
egoistica e passionale dell’intera natura umana, nel quadro finale della 
completa realizzazione universale della molteplicità (ritorno) dell’UNO.

GIUSEPPE TURRINI

434



N a t ci 1 e

Ecco nell’ombra splendere la Luce ! 
Viene quaggiü da un Grembo di candore 
in cui piü vivo è il segno del Creatore, 
Colui che a Dio la Vita riconduce.

E nella notte i semplici di cuore, 
seguon la Stella che nel Ciel riluce 
e che, fra voci angeliche, conduce 
alia divina Culla dell’Amore.

0 vita umana, spesso inquieta e affranta, 
segui tu pure la lucente scia 
che ancor si muove alia capanna Santa,

se vuoi trovare la Sorgente pura 
che scioglie il male e sprona a quella via 
che, nella pace, al Bene va sicura.

GIl'LTO MARELLI

IL SECRETARIO GENERALE Dott. G. Filipponio, 

augura a tutti Buon Natale e Buon Anno, nella spe- 

ranza che il 1962 possa essere fecondo di bene e so- 

pratutto apportatore di comprensione e di pace fra i 

popoli, pace che è alia base dell’umana convivenza.

435



LUniversità Teosofica Internazionale 
ed 1 C entri Teosofici delle Ricerche

«La Scienza è la nostra migliore al- 
leata ». K. H.

«Si deve dominare Г onda dei pro­
gresso intellettuale guidandola nella spi- 
ritualità, essa non può essere dominata 
dalla fede nè dal culto emozionale ». K. H.

«Dobbiamo popolarizzare la Teosofia 
in modo che possa entrare nella coscienza 
pubblica ed elevare il livello generale del 
pensiero e della morale ». M.

C. W. Leadbeater nella sua opera « L’Uomo donde viene e dove va », 
(pag. 302) pubblicata nel 1913, prevedendo il futuro sviluppo della Società 
Teosofica, presagisce che essa si trasformerà nell’avvenire in una grande 
Università Internazionale, specializzata negli studi relativi ai suoi scopi 
fondamentali.

In vista di tale sviluppo nel 1925 la dott. A. Besant, assieme ad un 
gruppo di collaborator! qualificati, fondò a Londra 1’Università Teosofica 
Internazionale (Theosophical World . University), che attualmente esiste 
come Ente legalmente riconosciuto in Inghilterra e retto da un Consiglio 
accademico, sotto la presidenza del dott. E. Lester Smith, membro della 
Società Reale Britannica. Attualmente 1’Università Teosofica svolge il 
suo programma per mezzo dei Centri Teosofici delle Ricerche esistenti 
nelle varie sezioni nazionali della Società Teosofica.

Tale iniziativa era dovuta al prof. E. Marcault (già docente di psico­
logia alie università di Claremont, Grenoble e Pisa) il quale sotto gli 
auspici dell’Università Teosofica istitui il primo Centro delle Ricerche a 
Londra, alio scopo di promuovere ricerche sistematiche sui vari problemi 
teosofico-scientifici ed agli effetti della integrazione del sapere. D’altro 
canto il prof. J. H. Cousins (docente alie università di Madras e Tokio) studiò 
i criteri ai quali dovrebbero uniformarsi i testi da adottare. Infine nel 1931 
si istitui la « Associazione delhUniversità Teosofica » alio scopo di promuo­
vere 1’interesse da parte dei pubblico su questo nuovo ente educativo.

I Centri Teosofici delle Ricerche ebbero un lusinghiero successo parti- 
colarmente in Inghilterra e negli Stati Uniti d’America, dove vi sono 
gruppi specializzati di studiosi qualificati che si dedicano alie ricerche me- 
diche, sociali, filosofiche, religiose ecc. con la scorta delia letteratura teo­
sofica e che hanno apportato concreti contributi al progresso dello scibile.

436



Dagli Atti del Centro Teosofico delle Ricerche di Londra si segnalano 
particolarmente le seguenti opere :

« Cosmic creation and atomic energy », W. Slater,
« Field of occult chemistry », E. Lester Smith,
« Fields of Force », W. Duncan,
« Introduction to the study of analys psychology », L. J. Bendit,
« Vital magnetic healing », A. Gardner,
« This ordered universe », C. Trew,
« Theosophy and the fourth dimension », A. Horne,
« Studies in evolutionary psychology », E. W. Preston,
« Some unrecognized factors in medicine », (vari autori),
«The mystery of healing», (vari autori), ecc.

Lo scopo dichiarato dei Centri Teosofici delle Ricerche consiste nel : 
i) tenere aggiornati i membri sui progressi nei diversi rami dello scibile, 
atti a dimostrare la Teosofia ;

2) apportare il contributo degli studi teosofici al progresso delle scienze 
agli effetti della integrazione dei due metodi di ricerca.

In realtà i Centri delle Ricerche hanno un raggio piu ampio di atti- 
vità : in Inghilterra hanno promosso la creazione di una letteratura specia- 
lizzata, mentre negli Stati Uniti fungono da organo di consulenza per gli 
studi teosofici e per la creazione degli strumenti didattici da mettere a 
disposizione dei Gruppi e cioè conferenze registrate, cortometraggi, docu- 
mentari, ecc.

Per segnalazione della Signora G. Boggiani e del Signor F. Kunz 
(antico discepolo di C. W. Leadbeater) e vicepresidente della Fondazione 
Americana per la Educazione Integrate, affiliata alie Università di Harvard 
e Yale si è ravvisata 1’opportunità di istituire anche in Italia un analogo 
Centro Teosofico delle Ricerche, perciò il Segretario Generate, dott. G. 
Filipponio, sin dal febbraio i960 affidò l’incarico, al presidente del Gruppo 
« Loggia Giuliana » Bratina Edoardo, di prendere le opportune iniziative 
affinchè il detto Centro potesse prendere consistenza.

Ora siamo lieti di comunicare che il Centro Teosofico delle Ricerche 
della Sezione Italiana è formalmente costituito in seno alia « Loggia Giu­
liana » e che ha stabilito proficui contatti sia con gli esponenti dell’Uni­
versità Teosofica di Londra, sia con numerosi membri della Sezione Italiana 
qualificati professionalmente in vari rami dello scibile, disposti a collaborare.

Chi in Italia desiderasse ulteriori notizie 0 intendesse collaborare nel 
campo delle ricerche, può rivolgersi direttamente al Gruppo «Loggia 
Giuliana » Trieste, Corso G. Garibaldi, 2/11.

E. BRATINA

437



Il Desti no

Pensiero e Virtu

Già nel 1915, all’epoca della prima guerra mondiale, era entrata in 
certi ambienti intellettuali la teoria, cosi bene illustrata da Annie Besant, 
della Potenza del Pensiero, a tale punto che un ingegnere torinese 
aveva proposto una catena di pensiero tale da provocare la morte di 
Guglielmo II reputato 1’istigatore della guerra. Naturalmente l’indole 
umanitaria degli Italiani non si prestava ad un simile intento ed il 
progetto cadde nel vuoto.

Oggi con criteri piü evoluti alcuni propongono di prevenire la guerra 
atómica e far fine alia guerra fredda con la forza del Pensiero.

Haimè, non basta piü il pensiero, ci vuole qualcosa d’altro che ci 
permetta di comprendere i disegni di Dio e di agire in modo da meritare 
il meglio. Gli eventi della vita non sono determinati dal pensiero degli 
uomini ma dalle Leggi di Dio che chiameremo anche Destino.

Molti immaginano il Destino come una cosa caotica incomprensibile, 
imperscrutabile ed invece molti enigmi del destino vengono svelati man 
mano che l’evoluzione procede e l’uomo diventa capace di comprendere 
anche in minima parte il Piano Divino. A chi chiedeva cosa fosse la Verità, 
Gesü Cristo rispose : Lo saprai quando ne sarai degno. Aggiungeva anche 
«Sono la Verità e la Vita », ma sembra che fino ad ora 1’umanità abbia 
compreso ben poco. Anche S. Bonaventura asseriva che se per un miracolo 
l’uomo potesse diventar perfetto, per quel solo fatto conoscerebbe quasi 
tutto ciò che ignora.

Non dimentichiamo che fino ad ora 1’umanità s’è servita del Pensiero 
solo per ottenere maggiori soddisfazioni materiali, maggior benessere e 
preponderanze d’ogni genere. La legge di compensazione esige una marcia 
indietro. In altri termini l’uomo dovrebbe rientrare in sè a calmare il 
pensiero per renderlo piü puro e quindi piü adatto ad ottenere nuove 
ispirazioni dal Cielo.

Infatti il periodo evolutivo del Pensiero concreto sta per terminare 
e, come ha ben detto Margherita Rispoli, siamo al traguardo tra i Pesci 
e l’Acquario, ciò spiega Г enorme quantità di pericoli che incontriamo 
dinanzi a noi.

4З8



Ricordiamo che nei Mentale Superiore о astratto avyiene lo smista- 
mento tra gli impulsi esterni e 1’ispirazione divina, tutt’almeno una vera 
ispirazione. Come può avvenire quello smistamento nelle giuste propor- 
zioni se il pensiero concreto è occupato о preoccupato di ben altre cose 
e vuol prevalere ? Nell’Imitazione di Cristo è detto di purificare la mente 
perchè possa diventare il tabernacolo dell’essere Supremo. È inutile negare 
l’esistenza di questa Entità suprema. Gli uomini che sanno osservare non 
possono non riconoscere, attraverso la storia, la tradizione e le esperienze 
delle generazioni e di ogni indivíduo che certamente una Legge Intelli- 
gente s’impone al Mondo e che questa Legge si esplica precisamente attra- 
verso una logica matematica e di ricompensazione. È solo la virtü che può 
salvare l’uomo.

Il grande Pitagora insegnâva che il segreto del mondo è il Numero. 
Dallo zero che pure ha l’aria di contar poco per sè stesso nascono le prime 
nove cifre che lo zero poi trasforma secondo le necessità di una matema­
tica che non dovrebbe sbagliare. 11 mondo non è altro che una equazione 
con infinite incognite, ma dall’insieme di quelle equazioni nasce il destino. 
Il compito di ognuno di noi è di non sbagliare la propria equazione che 
comprende Darma (Dovere) e Karma (Legge di compensazione).

Il pensiero deve solamente servire a risolvere bene la nostra equa­
zione personale individual famigliare e sociale. In ciò consiste la Virtu 
la quale non obbedisce al Pensiero ma ne ottiene l’obbedienza col disin- 
teresse.

Bisogna abituare la natura superiore dell’uomo a comandar maggior- 
mente non solo ai proprii appetiti, alle proprie passioni, ma alle proprie 
idee.

Si dirá che in ogni modo si devono coltivare buone idee, ma a che 
servono le buone idee se non sono illuminate e suffragate da una vera 
sapienza che riesca ad imporle con l’aiuto del Destino.

Disse Montesquieu : la religione che sembra dover fare la nostra 
felicità neiraltro mondo la fa, il piü delle volte, anche in questo. Non è 
il pensiero soltanto che ci vuole ma che ogni uomo dedichi la sua vita 
ad un nobile scopo e si preoccupi degli altri uomini 0 donne, neri о gialli, 
buoni о cattivi, perlomeno quanto di sè stesso e che rispetti soprattutto 
la legge di Dio che è Verità.

D. DI VESME ROSSINI

439



R/V/STA DELLE R1VÍSTE
-----------------------'------------------------------------------------------------- --------------------------—----- ---------------------—------- ------------------------------------------------------------

LOS ANGELES (U.S.A.)

« ATw Outlook »

Maggio 1961

LA VITA ARMONIGA

Lo scopo che ci prefiggiamo nella 
vita è cli raggiungere il grado, piu 
alto di felicità per noi e per gli 
altri, ma ognuno di noi ha un dif- 
ferente metro per misurare e sce- 
gliere il proprio grado di felicità, 
che ci è dato dalle nostre varie 
esperienze ed opportunità.

La nostra presente civiltà, col 
suo rude contrasto fra ricchi e 
poveri, è come una donna che 
porta un ricco .. vestito di seta, 
davanti decorato d’oro e gioielli 
e dietro strappato, mostrante una 
sudicia camicia. Molti ricchi inoltre 
non conoscono la bellezza e la raf- 
finatezza della semplicità.

Nella ri cerca della felicità e del 
benessere spesso si compiono azioni 
egoistiche, che dall’individuo pas- 
sano a contagiare le grandi organiz- 
zazioni ed i governi, per poi portare 
infelicità ancora all’indivíduo. Da 
sediei anni, cioè da quando è nata, 
la FAO si è trovata di fronte al 

paradosso di paesi in cui si muore 
di fame come nell’índia, e paesi 
in cui si bruciano le eccedenze 
agricole. Non c’è armonia in una 
tale situazione.

Buona parte dell’arte moderna è 
una fedele immagine dei tempi arti­
ficial! e disarmonici in cui viviamo, 
una successione di discordanze che, 
tuttavia, si trasformeranno col 
tempo in nuove armonie.

Non sono le leggi delia moda, 
le lèggi delle masse, le leggi dei 
conformismo quelle che da sole por- 
tano alia felicità, quelle con cui 
lo spirito deirUniverso può avanzare 
ma è specialmente con lo sforzo 
individuate, con il senso personale 
di valutazione di ciò che è buono 
ed è bello, di ciò che è costruttivo 
e duraturo. Solo portando la feli­
cità a tutti, non attraverso una 
ricerca imitativa, ma insegnando 
a tutti ad armonizzare il proprio 
gusto e la propria ricerca delia 
felicità. Da alcuni anni, in regioni 
e punti lontani delia Terra, sono 
sorti indipendentemente, dei centri 
o dei focolai di gente che ha trovato 
nella propria religione o nella pro­
pria filosofia di vita, un messaggio 
fino allora ignorato, che invitava 

440



a ricercare la felicità come scopo 
piü importante della vita : la feli­
cità di amare, la felicità del donare, 
la felicità della fede, la felicità 
della conquista della propria natura 
e dei propri istinti, la felicità di 
conquistare e realizzare se stessi.

Il benessere dell’individuo deve 
diventare sinonimo di benessere per 
la razza umana come un tutto. 
Ognuno di noi deve imparare a 
donare attorno a sè, a insegnare 
l’arte di vivere con una mente 
pura ed un cuore aperto, soddisfan- 
dosi di poco : la raffinatezza di 
chi è veramente ricco dentro di 
sè. Gli orpelli, le cose che costano, 
sono utili solo a chi è molto povero 
dentro di sè.

La vita armonica si conquista 
da soli, vivendo solo di ciò che è 
costruttivo e bello, cercando di aiu- 
tare gli altri ad arricchire la propria 
vita ed a semplificare il proprio 
gusto e la propria ricerca della 
felicità, combattendo come invita 
il ministro indiano Nehru «i cer- 
velli sottosviluppati», che costi- 
tuiscono il pericolo maggiore per 
una vita armonica e pacifica.

BENARES (India)

«The Indian Theosophist»

Settembre 1961

EDUCARE ALLA RESPONSABILITÀ

A New Delhi, nel passato agosto, 
fu tenuto un raduno di studio, 

durato una settimana, a cui par- 
teciparono 700 educatori di 68 
nazioni, convinti che solo una edu- 
cazione che porti allo sviluppo del 
senso della- responsabilità in ogni 
indivíduo, possa salvare il mondo 
da una catastrofe. Questo raduno 
fu organizzato sotto gli auspici della 
Confederazione mondiale delle orga- 
nizzazioni della professione degli 
insegnanti, preoccupata per l’in- 
vadente conformismo che rende 
schiavi gli individui e le masse, 
e per l’indifferenza sempre cre­
scente verso i valori della vita.

Il Dr. William J. Haggerty, pre­
sidente deirUniversità di Stato di 
New York, apri il raduno dicendo 
che attualmente si considera la 
miglior educazione quella che crea 
abili ingegneri e scienziati il cui 
lavoro sarà poi di produrre i migliori 
mezzi di distruzione.

Naturalmente agli studenti si 
deve insegnare una professione, ma 
lo scopo primo dell’educazione è 
di aiutarli a sviluppare la disciplina 
della volontà, dell’intelletto e delle 
emozioni. Solo questo genere di 
educazione svilupperà quel com­
pleto senso di responsabilità che 
completerà la personalità umana del 
nuovo individuo sociale.

Fu proposta l’adozione in tutte 
le scuole del mondo dei Testi psi- 
cologici per la ricerca delle qualità 
individuali degli studenti e per la 
scelta di una adatta professione, 
specialmente del «Test Kuder di 
preferenza », e dei Testi « Benet » 
e « Iowa ».

441



ARQUES (Francia)
« Cahiers d’Etudes Calhares »

Marzo 1961

LA LEGGE DELL’IRONIA

Le nazioni Cristiane offrono molte 
illustrazioni della legge dell’ironia. 
Esse professano la cittadinanza dei 
cielo, 1’esclusivo culto del bene 
eterno, considerando sacra e divina 
la vita di ogni indivíduo ; ma non 
c’è mai stata una piü affamata 
ricerca di gioie terrene, di amore 
per questo mondo, di sete di con­
quista e di dominio, come in queste 
nazioni.

Il loro motto ufficiale è esatta- 
mente il contrario della loro aspi- 
razione reale. Sotto una falsa ban- 
diera essi giocano al contrabbando 
con la piü facile delle coscienze.

Sono esse coscienti dei loro 
inganno ? N0, è soltanto un’applica- 
zione delia legge dell’ironia. La men- 
zogna è cosi comune che il delin­
quente ne diventa incosciente. Ogni 
nazione dice giornalmente a sè stessa 
le sue menzogne, e non sente il 
ridicolo di questa situazione. Un 
uomo deve essere un Giapponese 
per percepire le farsesche contrad- 
dizioni delia civiltà Cristiana.

Le censure delle nazioni Cri­
stiane non vedono il ridicolo dei 
loro veto al film di Autant Laia 
«Tu non ucciderai», e si nascon- 
dono dietro ad ipocrite scuse, nono- 
stante questo film ponga il problema 
dell’obiezione di coscienza nel senso 
piü generale e morale del termine.

Non sarebbe bene studiare meglic 
come funziona questa legge della 
ironia ?

NOTIZI ARIO TEOSOFICO

ATTIVITÀ DEI GRUPP1

Roma - Gruppi Riuniti

Il 17 Novembre è stato celebrato 
solennemente a Roma presso la 
Casa Teosofica, con l’intervento 
di numeroso pubblico.

Ha parlato il S. G., Dr. Filipponio, 
illustrando le origini e le finalitá 
della Società Teosofica, sofferman- 
dosi sulFattività svolta in vita dalla 
Grande Fondatrice, H, P. B., e 
quindi sulle sue opere teosofiche, 

sulla simbologia e relativo signi- 
ficato. Libretti in omaggio sono 
stati distribuiti alia fine.

Palermo - Gruppi Riuniti
Anche quest'anno ha avuto inizio 

1’attività dei Gruppi Palermitani. 
La riunione di apertura, che ha 
avuto luogo alle ore 18 del 17 no­
vembre, si è svolta essendo relatore 
il Prof, di Ganci. Nella stessa riu­
nione si è stabilito il diario delle 
riunioni per l’anno 1961-62 che 

442



Come per gli altri anni avranno 
luogo quindicinalmente essendo 
ospiti del nostro fratello Cianciolo.

Lo stesso dicasi delPattività del 
Nucleo Giovanile «Verso la Luce» 
che terrà le sue riunioni quindicinali 
e che ha ripreso la sua attività il 
giorno 2 dicembre alle ore 21,30 
come di consuetudine in casa del 
fratello Troja. Le riunioni di Gruppo 
tratteranno due argomenti guida 
principali sul Karma e sugli inse- 
gnamenti fondamentali della Teo­
sofia. Le riunioni del Nucleo Gio­
vanile tratteranno invece lo studio 
del libro «L’uomo visibile ed in- 
visibile » del Leadbeater.

Per i Gruppi Riuniti di Palermo
G. VizziNi

Genova - Gruppo «Veritas»

L’attività del Gruppo «VERI­
TAS » è stata ripresa, dopo la sosta 
estiva, con una riunione in data Io 
ottobre durante la quale i soci che 
sono stati a Milano Marittima hanno 
ampiamente fatto relazione sull’ot- 
timo successo conseguito dalla Scuo- 
la d’Estate, e la riunione si è chiusa 
auspicando che l’iniziativa di questo 
anno abbia il suo seguito negli anni 
venturi per meglio avvicinare i teo- 
sofi di tutta Europa.

Successivamente le riunioni si 
sono svolte settimanalmente.

Nella riunione del 7 ottobre si è 
trattato dell’organizzazione di grup­
po e del lavoro esterno ; nella riu­
nione del 15 il Presidente ha svi- 
luppato il tema del Piano Mentale e 
del Buddi con riferimento al lavoro 
svolto dalla Scuola d’Estate.

Il 21 ottobre, ad iniziativa della 
Signora Lea Ansaldo, è stato ini- 
ziato un corso di insegnamento teo- 
rico pratico sull’YOGA con partico- 

lare riferimento all’educazione men­
tale.

Il 29 ottobre e il 12 novembre 
abbiamo avuto la partecipazione 
attiva di un nuovo membro del 
gruppo, il Sig. Edgardo Psalti il 
quale ha portato una testimonianza 
personale sul ricordo delle vite 
passate. L’esposizione corredata an- 
che da illustrazioni è stata parti - 
colarmente interessante.

Nei giorni del 4 e 18 novembre la 
Signora Ansaldo ha continuato le 
sue lezioni sull’Yoga con larga par­
tecipazione di soci.

Il 26 novembre, sotto la direzione 
del Presidente, si sono trattati 
argomenti varii, sopratutto in rap­
porto alia prossima ripresa del la­
voro esterno dato che finalmente 
siamo giunti a concludere l’accordo 
con la Società di Letture e Conversa­
zioni Scientifiche per la disponibilità 
di una sala per conferenze pubbliche, 
come «CENTRO DI CULTURA 
SPIRITUALE ».

Ouesto accordo è stato partico- 
larmente gradito per tutti giacchè 
si tratta di una società di cultura 
che ha oltre novanta anni di vita ed 
è senz’altro la piu antica ed apprez- 
zata società di cultura di Genova.

Già in questa sede per il passato 
si tennero per nostra iniziativa pub­
bliche conferenze.

Nel mese di dicembre si è conti­
nuato il corso di Yoga con la parte­
cipazione di amici esterni, compe­
tent! del ramo, e particolarmente 
con la collaborazione dei dirigenti 
del Centro Italiano Studi Yoga, 
sezione di Genova.

Il nostro programma prevede per 
mercoledi 20 dicembre l’inizio 
delPattività pubblica con una pri­
ma conferenza programmatica del 
nostro presidente Rag. Valle sul 
tema «Le forze materiali e le forze 
spirituali». Seguiranno conferenze 

443



pubbliche ogni 14 giorni, e nei mer- 
coledi intermedi i locali saranno 
aperti a soci ed amici per una 
libera, riunione con programma da 
fissarsi volta per volta, sotto forma 
di domande e risposte od anche 
accordando la parola a movimenti 
culturali di altro orientamento, 
purchè sempre sulla via dell’atti- 
vità spirituale.

G. Valle

Trieste - « L. Giuliana »
Il giorno 6 novembre Mada ha 

concluso l’esposizione delle confe- 
renze di Sri Ram alia Scuola Estiva 
e nei giorni 13, 20, 27 diede lettura 
e commento all’opera inedita di 
A. Besant : «La vita occulta del- 
1’uomo nei mondi visibile ed invi- 
sibile ».

Nei giorni di mercoledi 8, 15, 22 
e 29 R. Bisi commentò i fatti del 
giorno mentre Sagelli lesse e com­
mentò brani del « Karmayoga » di 
Vivekananda.

Venerdi 10 novembre E. Bratina 
parlò sulla « funzione della Teosofia 
nel pensiero contemporâneo» e il 
giorno 17 tenne la commemorazione 
dell’86° anno di fondazione della 
Società Teosofica. Il giorno 24 no­
vembre si tenne infine l’assemblea 
biennale dei soci.

Fra le realizzazioni del Gruppo si 
può inoltre ricordare la trasmissione 
effettuata dalla R.A.I. (Trieste I) 
il giorno 28, dell’Inno mistico su 
testo poético di E. Bratina e musica 
del prof. Mario Simini.

Il Presidente 
Bratina

Milano - Gruppo H P.B.
Cenacoli Teosofici

5 dicembre - Teosofia e Cristia- 
nesimo (concordanze e discordanze).

12 dicembre - Un filosofo, mi­
stico e fweta indiano : J. Krishna­
murti (L’uomo. La sua filosofia. Il 
suo pensiero religioso).

19 dicembre - Un filosofo mistico 
e poeta indiano : R. Tagore (L’uomo. 
La sua filosofia. Il suo pensiero 
religioso).

Pomeriggi Sociali
2 dicembre — Conversazione su 

temi proposti dai presenti ; rispo­
ste a domande.

9 dicembre - Bisogno di Dio : 
ricerca antica e moderna dell’uomo 
(a cura della giornalista Landa 
Corte).

16 dicembre - Voce del mare 
(proiezioni, musica, poesie) (a cura 
della sig.ra A. Del Conte e della prof. 
S. Meille).

23 dicembre — Voce delle piccole 
cose (il pregio del poco) : II - Fan­
tasia di Natale.

30 dicembre - Notizie su « Una 
indagine nell’India segreta » di Brun­
ton.

11 Presidente
L. del Sere

AL DI LÀ DEL VELO
Hanno lasciato il piano fisico: 

gli anziani fratelli Lucio Barbero 
del Gruppo H.P.B. di Torino e 
prof. Alice Del Ponte della Loggia 
Giuliana di Trieste. A questi nostri 
soci, che della Teosofia ne avevano 
fatto un costume di vita, rivol- 
giamo, riverenti, un commosso pen­
siero ed un augurio di ascesa 
verso il centro di Luce Eterna.

LIBRI
La casa Editrice ATANOR — 

Roma via Appia Nuova — ha pub- 
blicato tre interessanti libri, di cui

444



le recensioni che seguono. L’Editore 
concede lo sconto del 10% e il 
porto gratuito ai Membri della 
S.T.I. che ne facciano direttamente 
richiesta dichiarando di essere tali.

Libro di grande attualità e sonl 
mamente interessante nella tra 
vagliata epoca nella quale viviamc

NOSTRADAMUS PREDISSE LA 
FINE DEI TEMPI

di Donato Piantanida

Vol. di pagg. 128 - L. 850

Chi era Michele Nostradamus, lo 
sconcertante personaggio che nel 
XVIo secolo riusci a squarciare i 
veli che celano il futuro ? Come 
pervenne a scrivere i versi sibillini 
che compongono le quartine, rac- 
colte nelle sue famose Centurie, 
nelle quali predisse avvenimenti 
storici in parte già avveratisi nei 
piü minuti particolari ?

Come gli fu possibile descrivere, 
con precisione sbalorditiva, le rea- 
lizzazioni della scienza e della tecnica 
piii recenti ed altre ancora ignote 
che seguiranno ?

Infine, quale sarà il destino — 
previsto dall’insuperato Veggente — 
che attende 1’umanità nei prossimi 
anni, gravidi di eventi ? Destino 
che dipende dal nostro libero ar­
bítrio, oppure conseguente ad un 
rigido determinismo ?

Ai precedenti interrogativi e a 
molti altri, risponde questo libio 
con le previsioni tratte dalle varie 
quartine e confrontate con le altre 
scelte tra le piü attendibili. Previ­
sioni che riguardano la «Fine dei 
Tempi » — come è detto nell’Apo- 
calisse — cioè : la fine di un mondo 
inesorabilmente condannato a pe- 
rire, prima che il sole sorga in 
«nuovi cieli» ad illuminare una 
«nuova terra» dove il Regno di 
Dio sarà incontrastato.

IL SEGRETO DEGLI ETRUSCHI 

di Giulio Cesare Lensi Orland i 
Cardini

Vol. di pagg. 192 - L. 1.200

Conoscenze e realtà di epoche 
lontane о lontanissime che la scienza 
positiva si limita a battezzare pre- 
istoriche 0 protostoriche, sono con- 
servate unicamente dalla cristallina 
purezza del mito il quale celò i 
significati ultimi della realtà e della 
esistenza ed ebbe vero e proprio 
valore di chiave. Simboli e miti 
costituiscono valide testimonialize 
della spiritualità di lontane civiltà.

Questo libro consiste nel tentativo 
di spostare il punto di vista della 
nostra disincantata mentalità uma- 
nistica da un mondo in un altro 
per raggiungere, fin che sia possibile, 
un contatto, un’intesa con la spi­
ritualità tradizionale cui si riallacciò 
la civiltà degli etruschi realizzatori 
d’una particolare visione trascen- 
dente e metafísica della vita.

La concatenazione degli argo- 
menti, i riferimenti, le originali sor- 
prendenti interpretazioni ne fanno 
un libro fuori dell’ordinario, un 
libro affascinante e rivoluzionario.

Attraverso uno dei piü affasci- 
nanti viaggi che si possano fare al 
mondo, un viaggio nel paese degli 
etruschi, il lettore sarà portato a 
conoscere le prospettive del pensiero, 
i principi fondamentali dello spirito 
di questo popolo che dovunque ap- 
pare stupisce ed incanta.

445



SPIRITO ED UNIVERSO RIVISTE
di Giorgio de Martini di Val-

LEAPERTA

Vol. di pagg. 220 - L. 1.200

L’Autore attraverso un esame 
fatto con animo semplice é spassio- 
nato di quanto realmente ci dicono 
le varie scienze, dimostra come in 
ciascuna di esse si ravvisa sempre, 
al di fuori di ogni distorta interpre- 
tazione extrascientifica, un indizio 
piü o meno profondo dell’esistenza 
di un principio spirituale univer­
sale fonte e sostegno di ogni cosa.

Tendenze materialiste delle varie 
scienze in contrapposto a quelle 
spiritualiste dei secoli precedenti, i 
veri e i falsi progressi delia scienza 
ufficiale, 1’attuale risorgere delle ten­
denze spiritualiste, il fenomeno delia 
vita nello spazio e nel tempo, 
1’Universo fisico, psichico e spirituale 
questi ed altri sono gli argomenti 
trattati in questo libro interessante 
e senza dubbio formativo per la 
vita spirituale di ogni indivíduo 
che ricerchi la ragione della propria 
esistenza terrena.

«The Theosophist» è la Rivista 
edita dal Presidente Sri Ram, si 
pubblica mensilmente in lingua in­
glese e contiene vari interessanti 
articoli su argomenti diversi, oltre 
ad un notiziario dei Movimento 
Teosofico mondiale.

« Le Lotus Bleu » è la Rivista fon- 
data nel 1887 da H. P. Blavatsky, 
si pubblica bimestralmente in lin­
gua francese ed è edita dalle Se- 
zioni di lingua francese e dalla 
Federazione Europea. Contiene arti­
coli e resoconti di conferenze di 
eminenti lavoratori.

<1 La Vie Théosophique » è il Bol- 
lettino francese delia Federazione 
Europea e delle Sezioni Belga, Fran­
cese e Svizzera. Oltre alle notizie 
delle dette Sezioni ogni numero pub­
blica un articolo dei Presidente 
Sri Ram.

Gli abbonamenti possono essere 
fatti presso il
Gruppo H.P.B. delia Soc. Teosofica 

Via dei Piatti 3, Milano 
al quale ci si può rivolgere per cono- 
scere l’ammontare dell’abbonamento 
che oscilla a causa dei cambio. Col 
mese di gennaio uscirà il n. 1 delle 
tre Riviste.

Autorizzazione dei Tribunale di Roma, n. 5574 dei 3 gennaio 1957

Tip. « Unione Arti Graficlie >. - Città di Castello

446



ELENCO DEI GRUPPI TEOSOFICI
Ancona

Alaya. Presidente, Rolando Pauri.
Via Duranti 2

Bari

Iside. Presidente, Enrico Vigliano. 
Via Salandra 3.

Bologna

Yoga. Presidente, Rag. Adolfo Boris. 
Viale Carducci 19.

Ferrara

Krishnamurti. Presidente Gastone 
Manzoli. Via Bagaro 67.

Firenze

Marsilio Ficino. Presidente, Rag.
Roberto Hack. Via Ximenes 71.

ForlI
Veritas. Presidente, Sante Masetti. 

Via Savignano 61.

Galliate

II. P. B. Presidente, Mario Bignoli. 
Via dei Mille 13.

Genova

Jinarajadasa. Presidente A. Venzi, 
Segretaria Germana Abolaffio. Corso Ma­
genta 33.

Veritas. Presidente Rag. Giuseppe 
Valle. Via G. De Albertis 14

Messina

Sorgi e cammina. Presidente Rag. 
G etano Arcara. Via Bixio, isolato 127.

Milano

Ars Begin. Presidente, Avv. Gaetano 
De Martino. Via Rovello 5.

II. P. B. Presidente, Prof. Lando del 
Sere. Via Farneti 3.

Un it 11. Presidente. Dott. Filiberto Za- 
rattini. Viale Piceno 60.

MondovI
Marsilio Ficino. Presidente, Comm. 

Dott. Giuseppe Gasco P. Gherbiana 14.

Napoli

Humanitas. Presidente, Emma Cu- 
sani. Via Manzoni 230.

Novara

Besant-Arundale. Presidente, Luigi 
Luisi, Via Roma 10.

Palermo

Amici della Verità. Presidente, Prof.
Sante Di Gangi. Via Principe Scordia 19.

Verso la Luce. Presidente, Dott. Gae­
tano Vizzini. Via Alessio Narbone 66.

Perugia

Loggia Umbra. Presidente, Erminio 
Fioriti, Via Maturanzio 53.

Roma

Lolo Bianeo-Boma. Presidente, Do­
lores Mazza. Via di Porta Castello 25.

Veritas et Jus. Presidente, Gr. uff.
Guido Parisch. Via Famagosta 10.

Trapani

Isis. Presidente Cav. Rocco Costanza.
Via Nicolò Riccio 41

Torino

Fratcllanza. Presidente, Dott. Carlo 
Allioni. Via Peano 3.

II. P. B. Presidente (interim). Ing. 
Enrico Torcetta. Via Susa 43.

Trieste

Loggia Giuliana. Presidente, Edoardo 
Bratina. Via Garibaldi 2.

Lux in Umbra. Presidente, Nella 
Martingano. Viale XX Settembre 63.

Venezia

Il Veneziano. Presidente, Fulvio Ros­
setti. Campo S. Margherita, D D 3006

CENTRI TEOSOFICI
Treviso - Prof. Lucia Smaghi - Via Cacciatori 4



к г

LIBR1 DI GUI SI CONSIGLIA LA LETTURA
Arnold E., 
Besant A.,

»
<»

»
»
»
»
»
»
» 

Blavatsky
»
»
»

La luce dell'Asia ....
Autobiografia....................................
Cristianesimo Esotérico о i Misteri minori 
Il potere del pensiero
Le leggi fondamentali della Teosofia . 
Sapienza antica....................................
Teosofia e nuova psicologia .
Verso il Tempio . . . .
Il Sentiero del Discepolo .
e

H.
»
и

Leadbeater C. W., L’uomo donde viene e dove va
» e Blavatsky H. P., La Teosofia e la Società Teosofica .

Iside svelata, I vol., Chiave dei Misteri antichi e moderni
»
»

p„
» » II » »
» » III » »

Dotlrina Segreta :

»
»

»
»

400
800
800
400
400 

1000
200
300
375 

1000
60

150°
i5°°
1500

La
Vol. I, L’evoluzione cosmica .
Vol. II, L’evoluzione del simbolismo
Vol. Ill, Scienza occulta e scienza moderna .
Vol. IV, Antropogenesi....................................
La voce del silenzio . ... .

C., Filosofia esoterica dell’India

universale

I.

»
»
»

Chatter ji
Collin M., La luce sul sentiero ......
Gardner E. L., Apparizione delle Fate con fotografie originali
Gasco G., L’autoconoscenza e le leggi della salute. 
Krishnamurti J., La vita liberala . ... .

» La fonte della saggezza . . . .
» Ai piedi del Maestro ....

Jinarajadasa С., Il Mistero della vita e della forma .
»
»
»
»
»

Bhagavad Ghita, Il Vangelo dell’India (trad, italiana) 
Che cosa insegneremo....................................
Fiori e giardini . . . . . .
Come si ricordano le vite passate
I sette veli sulla coscienza ....

Leadbeater C. W., Cenni di Teosofia ......
Gli' aiutatori invisibili .....
II lato nascosto delle cose .....
Manuale di Teosofia.............................................
Vegetarismo e occultismo ..... 
Alcuni insegnamenti fondamentali della Teosofia

vati alia Scuola esoterica) 
L’uomo d’onde viene e dove va . ,
Il Credo cristiano ...... 
L’uomo visibile e l’uomo invisibile .

E., II 
II 
II 
II
II

doppio eterico 
corpo astrale 
corpo mentale 
corpo causale 
sistema solare

(già riser

2000
1800
1800
3000
300
200
300
800
50°
160
200
100

1800
500
100
100
З50
275

80
400 

1000
350

30

Maestro К. H

»
»
»

Leeuw J. J., Dei in esilio ......
Levi Eliphas, Paradossi della scienza suprema con note de 
Olcott H. S., Catechismo Buddhi tico .... 
Pioli G., Luce sul Mistero (la Madonna di Siracusa) .

» Rinunzia alia violenza ..... 
Powell A.

»
»
»
»

Sinnett A. P., Mondo occulto ..... 
Stuart M., Non piü lacrime. Esperienze di una madre con 
Trine R. W., In armonia con Vinfinito .
Wachtmeister C., La Teosofia praticata giornalmente .

Regole della Comunità Essena del Mar Morto

i suoi defunti

300
1000

700
2000
15°
700
500
100
700
500
800 

100c 
1000 
1000
550
300
5°°

70
500

Editrice Libraria «SIRIO» - Trieste, Corso Garibaldi, 2 - c.c.p. 11-9057 - Chiedere il catalogo


